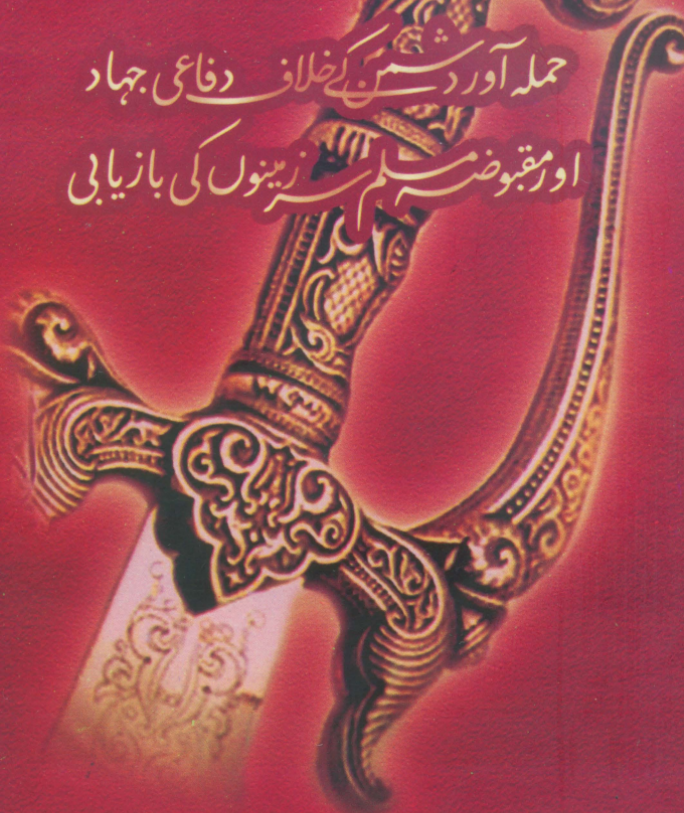


ایمان کے بعد

# اُخْرَى تِرْزَيْن فِرْضِ حَيْن

حملہ آور دشمن کے خلاف دفاعی جہاد  
او میقبوضہ مسلم زمینوں کی بازیابی



عبداللہ عزّام شہید

مبشرات

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

ایمان کے بعد

# اہم ترین فرض عین

حملہ آور دشمن کے خلاف دفاعی جہاد

اور مقبوضہ مسلم سر زمینوں کی بازیابی

عبداللہ عز ام شہید

حَدَّثَنَا أَبُو الْمِسْانَ أَخْمَرٌ نَّا شَعِيبٌ عَنِ الرُّهْرَيِّ حَدَّثَنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَبِّبِ أَنَّ  
ابْنَاهُرَيْرَةَ قَالَ سَعَى رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَمْ يُقْ مِنَ النُّبُوَّةِ  
**إِلَّا الْمُبَشِّرَاتُ فَأَلُوا وَمَا الْمُبَشِّرَاتُ قَالَ الرُّؤْيَا الصَّالِحةُ**

(صحيح البخاري، باب التعبير، رقم الحديث: ١٢٤٥)

حضرت ابو هریرہؓ کا بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے تھا، آپؐ فرمادے  
تھے کہ (میرے بعد) نبوت میں سے بجز مبشرات کے کچھ باقی نہیں رہے گا۔ (صحابہ کرامؓ نے)  
عرض کیا: (یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم) مبشرات سے آپؐ کیا مراد ہے؟ آپؐ نے فرمایا:  
 صالح خواب۔

|             |                                                                                                          |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نام کتاب    | ایمان کے بعد اہم ترین فرض عین<br>حملہ آور دشمن کے خلاف دفاعی جہاد<br>اور مقبوضہ مسلم سرزمینوں کی بازیابی |
| مصنف        | عبداللہ عزام شہیدؒ                                                                                       |
| ناشر        | محمد صہیب قرنی، مبشرات، پوسٹ بکس ۱۲۶، شاہیگان، اسلام آباد                                                |
| اشاعت       | اول                                                                                                      |
| تاریخ اشاعت | ذوالحجہ ۱۴۲۷ھ                                                                                            |
| قیمت        | ۵ روپے                                                                                                   |

## فهرست

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ۱  | چلی بات                             |
| ۷  | آئندہ یظات                          |
| ۲۰ | اک فرض ہے ہم بھول گئے! از احسن عزیز |
| ۵۳ | مقدمہ از عبد اللہ عزیز ام شہید      |

### باب اول: حملہ آور دشمن کو مسلمانوں کی سرزمین سے

#### نکالنا اہم ترین فرض عین

|    |                                                        |
|----|--------------------------------------------------------|
| ۵۷ | زمین کی اصلاح کا دار و مدار "قانون دفع" پر رکھا گیا ہے |
| ۵۸ | جہاد فی سبیل اللہ کی عمارت کے دو بنیادی ستون           |
| ۵۹ | دو پرترین صفات                                         |
| ۶۱ | جہاد، ایک فریضہ گم گشتہ                                |
| ۶۲ | جہاد فی سبیل اللہ کی دو اقسام                          |
| ۶۲ | ۱۔ اقدامی جہاد (جہاد الطلب) اور اس کا شرعی حکم         |
| ۶۳ | ۲۔ دفاعی جہاد (جہاد الدفع) اور اس کا شرعی حکم          |
| ۶۴ | جب کفار مسلمانوں کے کسی علاقے میں گھس آئیں             |
| ۶۶ | مسئلہ زیر بحث میں مذاہب اربع کی آراء                   |

### باب دوم: نفیر عام (سب کے نکلنے) کے دلائل

|    |                                                                                        |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۷۰ | ۱۔ نکلو خواہ بلکہ ہو یا بوجعل                                                          |
| ۷۳ | ۲۔ تم سب ان سب سے لڑو                                                                  |
| ۷۳ | ۳۔ فتنے کے خاتمے تک جہاد فرض ہے                                                        |
| ۷۴ | ۴۔ جب بھی جہاد کے لئے نکلنے کا تقاضا ہو                                                |
| ۷۵ | ۵۔ ضروریاتِ خمس کی حفاظت فرض ہے                                                        |
| ۷۷ | ۶۔ کفار مسلمان قیدیوں کو ڈھال بنا لیں، تب بھی لڑا جائے گا                              |
| ۷۸ | ۷۔ کیا با غی کافر ممالک کے خلاف قتال مسلم باغیوں کے خلاف جنگ سے کہیں زیادہ اولیٰ نہیں؟ |
| ۷۹ | ۸۔ کیا غاصب ممالک کے خلاف قتال محاربین کے خلاف قتال سے کہیں بڑھ کر فرض نہیں؟           |

## باب سوم: موجودہ حالات میں فلسطین و افغانستان میں جاری قتال کا شرعاً حکم

- ۸۳ افغانستان ہی سے آغاز کیوں؟  
 ۸۳ افغانستان میں اس وقت میہ ان گرم ہو چکا ہے  
 ۸۴ اس جمادیہ نے اللہ سے لئے دن ہے، پندت سے پتوں پس  
 ۸۴ افغانستان میں ہر کسی قیادت نبایاں خور پر اسلامیوں نے منہج رکھی ہے  
 ۸۵ جیسا افغانستان خانوادوں کے تابع نہیں  
 ۸۵ اور مختلف طرق کے اشنوں سے سابقہ ہوتا ہم کو ذہن کے تین دشمن سے قتال کا آغاز کرنا چاہیے  
 ۸۶ یہ پہاڑ اور اس میں لختے والے لوگ

### باب چہارم: فرض عین اور فرض کفایہ

محض ہلکی پھسلی مراجحت سے فرضیت کی ادائیگی نہیں ہو جاتی

### باب پنجم: جہاد کے لئے اجازت لینا کب ضروری ہے؟

- والدین، شوہر اور قرض خواہ سے اجازت کا مسئلہ  
 ۹۲ فرض کفایہ اور فرض میں کی مثال  
 ۹۵ شیخ استاد یا مردی سے اجازت کا مسئلہ  
 ۹۸ کافر ممالک جانے پر کیوں اعترض نہیں کیا جاتا؟  
 ۹۸

### باب ششم: جہاد بالمال کی فرضیت

- جب اسلام کی بقا کا مسئلہ درپیش ہو تو دنیاوی مصروفیات میں مشغول ہو کر رہ جانا شریعت کی زگاہ  
 ۱۰۳ میں حرام اور مہلک گناہ ہے  
 ۱۰۴ جہاد بالمال بھی فرض عین ہو جاتا ہے  
 ۱۰۴ ایک طرف قحط زدگان، دوسری طرف جہاد کی ضروریات!!  
 ۱۰۵ اگر مال دار لوگ محض اپنے ایک دن کا خرچ افغان جہادیں کو دے دیں  
 ۱۰۶ خلاصہ، بحث

### باب هفتم: سوالات، جو اکثر ذہنوں میں اٹھتے ہیں!

- پہلے چند اہم ابتدائی باتیں

- آج جہاد کی فرضیت نماز روزے کی مانند، بلکہ ان سے بھی بڑھ کر ہے  
۱۰۸
- وفاقی جہاد کے اہم ترین فرضیں ہونے کے دلائل  
۱۰۹
- فرضیں میں اجازت یعنی یادیت کا سوال ہی نہیں  
۱۱۰
- یہ سب جب تک ختم و نافعیت کا ناتلس نامہ مانی ہے  
۱۱۱
- اجازت کا معاہدہ تو اُن پر تکمیلی تدبیر و ترتیب وغیرہ متعلق ہے  
۱۱۲
- جب تک مجہدین کی تعداد کافی ہو، اجازت مانگنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا  
۱۱۳
- پھلاسوال:** کیا ان غیر عالم کے عوام کی عملی طبق آج کے حالات میں بھی ممکن ہے؟  
۱۱۴
- دوسرा سوال:** کیا ہم ان حالات میں بھی کفار کے خلاف جہاد کریں جب کہ مسلمانوں کا کوئی  
۱۱۵
- ایک مختلف امیر یا خلیفہ نہیں ہے؟  
۱۱۶
- تیسرا سوال:** کیا ہم افغانستان کے جہاد میں شریک ہوں ہا ایک مجہدین مختلف گروہ ہوں اور  
۱۱۷
- قیادتوں میں بٹے ہوئے ہیں؟  
۱۱۸
- چوتھا سوال:** اگر سب لوگ جہاد چھوڑ دیں تو کیا ایک مسلمان تنہائی قیال کرے؟  
۱۱۹
- پانچواں سوال:** کیا ہم ایسے مسلمانوں کے ساتھ بھی مل کر قیال کریں جن کی دینی تربیت نقصان ہے؟  
۱۲۰
- چھٹا سوال:** کیا کمزوری کے عالم میں بھارے لئے کفار سے مد طلب کرنا جائز ہے؟  
۱۲۱
- مسئلہ زیرِ بحث میں مذکور ارجو کی آراء  
۱۲۲
- باب هشتم: کفار سے معاهدات**
- مراحل جہاد کی ترتیب کو سمجھنا ہے حد ضروری ہے  
۱۲۳
- کفار سے قیال کا حکم مطلقاً دیا جا سکتا ہے  
۱۲۴
- خلافت اسلامیہ کے قیام سے پہلے مذکورات و معابرات جائز نہیں  
۱۲۵
- کفار سے معاهدہ کرنے کی شرائط  
۱۲۶
- باب اختتام: مسئلے کا تعلق دل سے ہے**
- مومن کی فرست سے ذرہ، کیونکہ وہ اللہ عن وحش کے نور سے دیکھتا ہے  
۱۲۷
- خواہشات کی پیری کرنے والے حق کے خلاف چل پڑتے ہیں  
۱۲۸
- حق کو پہنانے کے لیے ایمانی بصیرت درکار ہے، جو تقویٰ سے ملتی ہے  
۱۲۹
- آخری بات  
۱۳۰

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## پہلی بات

امت مسلمہ آج اداں ہے، مغموم ہے! غیروں کے ستم کا تو شکوہ ہی بے جا ہے کہ وہ غیر  
ٹھیرے، لیکن اگر اپنے بھی مرہم رکھنے سے کتنا نہ لگیں تو پھر زخم ہائے جگر کے لکھائے جائیں؟  
مانا کہ ”مبشرات“ کے ذمے ہے کہ قارئین کو امت کے مجد و سر بلندی کے خواب دکھائے، ان  
خوابوں کی تعبیروں کو آپ کے سامنے رکھے! لیکن... ان سچے خوابوں کی حسین تعبیریں بھی ہر آنکھ سے  
اپنے حصے کے رتجلے مانگتی ہیں، ہر دل سے موسم گل کی زرخیزی کا سامان طلب کرتی ہیں۔  
دل کی کھینچی کو ہے پانی کی ضرورت مقصود  
اس قدر اشک بہاؤ کہ ڈبو دو خود کو!

یہ کتاب میں جو آپ کے ہاتھوں میں آتی ہیں، لکھنے والوں نے انھیں اپنے خون جگر سے لکھا ہے، درد  
کے دریا میں ڈوب کر ہی یہ گوہر نکالے جاتے ہیں اپس اس درد دل کو آگے سے آگے بانٹتے تاکہ  
یہ پستہ اذا امیں رعدِ بلای بن جائیں!

شیخ عبد اللہ عز ام شہید کی یہ کتاب، جو اس وقت آپ کے ہاتھوں میں ہے، آپ کے لئے بھی  
ہے اور آپ کے احباب کے لئے بھی، آپ کے پڑو سیوں اور اقرباء کے لئے بھی، بلکہ ہر مسلمان کے  
لئے یہ ایک گراں مایہ تھکہ ہے کہ انھی کی جانوں، والوں، عز توں اور زمینوں کی حفاظت کا سوال ہے  
جس کا جواب اس میں دیا گیا ہے! اسے پڑھئے، سمجھئے... یہ خود آپ کو بتائے گی کہ اسے پڑھانا اور  
سمجھانا کس قدر ضروری ہے!

امت مسلمہ آج اداں ہے، مغموم ہے! آئیں اس کی ادا کی کے اسباب کو سمجھئے! آئیں اس کے  
غموں کا ادراک کیجئے! شاند کہ ہم ان کا مدوا بھی کر سکیں!

محمد صرسیب فرنی

مبشرات اسلام آباد



## تقریفات

مولانا شیر علی شاہ المدنی

مولانا الطاف الرحمن بنوی

مولانا حافظ ساجد انور

فتاوے کی تائید میں عالم اسلام کے بعض دیگر علماء کی آراء



## شیخ القرآن والحدیث مولانا شیر علی شاہ المدنی، استاذ الحدیث

بجامعة دارالعلوم الحقانیہ، اکوڑہ خٹک

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لله و كفى و سلام على عباده الذين اصطفى، أما بعد:

مترجم موصوف قابل صد ستائش تحسین میں کہ انھوں نے لسان الجہاد، مرشد المجاہدین علامہ دکتو عبد اللہ عزام رحمۃ اللہ علیہ کی گرال قد رزریں کتاب ”ایمان“ کے بعد امام ترین فرض عین دفاعی جہا کا ترجمہ سلیمان، شستہ، شگفتہ اردو زبان میں نہایت ہی امانت کے ساتھ محققانہ انداز میں فرمائرا۔ داں طبقے پر احسان عظیم فرمایا ہے۔

جهاد افغانستان کے عظیم سالار دکتور عبد اللہ عزام شہید رحمۃ اللہ علیہ محتاج تعارف نہیں۔ تمام عام اسلام کو پتہ ہے کہ وہ جہاد افغانستان کے روح روایت ہے۔ ان کی دینی حمیت و غیرت اور ایمان جرأت و بسالت سے لبریز ولول انگیز خطبات اور تقریروں نے بلاد عرب و جنم کے فرزندان اسلام۔ قلوب و ارواح میں خوابیدہ جہادی احساسات و جذبات کو لکا کر۔ عربی جرائد و مجلات اور اخبارات میں افغانستان کے غیور مسلمانوں پر روسی درندوں کی وحشیانہ یلغار و سر بریت کے خلاف دفاعی جہاد اہمیت پر جاندار مقالات شائع کیے، مشائخ اور علمائے جمازوں اور بلاد عرب کو افغانستان کے پاکیزہ جہاد کے طرف متوجہ کیا۔ شباب و شیوخ سے افغانستان کا میدان کا رزار بھر دیا۔

اس عظیم جہادی قائد سے میری پہلی ملاقات منی کی مقدس سرزاں میں ہوئی تھی۔ میرے خالہ زا بھائی مولانا سید محبوب علی شاہ صاحب اردن یونیورسٹی میں پڑھ رہے تھے، وہ مجھے اردو فلی طلبہ کے ساتھ منی میں ملے۔ انھوں نے مجھے یوم الخر (عید کے دن) نماز عشاء کے بعد دعوت پر بیا۔ میر مقررہ وقت پر اردو فلی طلبہ کے خدمت میں حاضر ہوا۔ یونیورسٹی کے پروفیسر و مدرس اور طلبہ ت ملاقات ہوئی۔ خوش تھمتی سے مر جم و مغفور دکتور عبد اللہ عزام رحمۃ اللہ علیہ اس بعثت کے سربرا

تھے۔ انہوں نے مجھ سے پاکستان کے علمائے کرام اور مدارس کے بارے میں استفسارات کیے۔ میں نے علمائے کرام اور مدارس کے تفصیلی حالات بیان کیے جن سے وہ بہت بھی مسرور ہوئے۔ پھر فرمائے گئے کہ علمائے کرام اور رجال الدین کی ذمہ داریاں بڑھ گئی ہیں۔ چاروں طرف سے دشمنان اسلام، اسلامی شعائر، اسلامی شخص کے مٹانے میں منظم سمجھوتے کے تحت بڑی تیزی سے مصروف عمل ہیں۔ وہ بہت بھی پرسو زانداز میں مسلمانوں کی حالت زار پر حسرت و افسوس کر رہے تھے۔ پھر چند سالوں کے بعد جب افغانستان میں روایی سامراج کے خلاف علم جہاد بلند ہوا تو مرحوم عبد اللہ عزام مقدمہ الحجیش کے طور پر صفت اول میں نظر آئے، وہ دن رات الجہاد الجہادی کی شمع پر پروانوں کی طرح جھپٹتے رہے اور بالآخر اپنے لخت ہائے جگہ کے ساتھ شہادت عظیمی کے اعلیٰ وارفع مقام پر فائز ہوئے۔ سقی اللہ ثراه و جعل الجنة مثواہ۔

آخر میں میں ایک بار پھر مترجم موصوف کی اس عظیم جہادی خدمت پر مل کی گئی تھیں میں سے مبارک باد پیش کر رہا ہوں اور بارگاہ الہی میں دست بدعا ہوں کہ رب العالمین جل جلالہ موصوف کو اس دینی، مذہبی کاؤش کا صلدوارین میں نصیب فرمادے اور اس کتاب سے اہل اسلام کو استناد دی کی توفیق عطا فرمادے۔  
وَلِلّهِ الْحَمْدُ أَوَّلًا وَآخِرًا وَصَلَّى اللّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٌ وَآلُهُ وَ

أَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ۔

### شیر علی شاہ المدنی

استاذ الحدیث، جامعۃ دار العلوم الحقانی، کوڑہ خنک

**مولانا الطاف الرحمن بنوی، استاد جامعہ امداد العلوم، جامع مسجد درویش، پشاور**

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

نبی علیہ السلام کا ارشاد گرامی ہے ((اویت جو اجمع الكلم)) یعنی مجھے جامع کلمات عطا کیے گئے ہیں۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو بہت سادہ اور منحصر الفاظ میں بہت بڑی بڑی اور دور ر حقیقتوں کو بیان کرنے کا ملکہ عطا فرمایا تھا۔ بلاشبہ نبی علیہ السلام کی احادیث جامع الکلامی کا

بہترین نمونہ ہیں۔ اسلام کی وضاحت کرتے ہوئے نبی علیہ السلام نے ایک موقع پر جہاد کے بارے میں ”ذروۃ سنامہ“ کے الفاظ استعمال فرمائے ہیں۔ ذروۃ کسی چیز کی بلند ترین چوٹی اور عمدہ حصے کو کہتے ہیں، جس کو حاصل کر کے آدمی اس چیز کی اصل حقیقت اور پوری معنویت کو پا جاتا ہے۔

انسانی تاریخ اور نفیات کے وسیع اور عمیق مطالعے سے یہ بات واضح ہو چار کی طرح ایک بدیہی مسئلے کی صورت میں سامنے آتی ہے کہ انسان کسی مقصدِ عزیز کے حصول کے لئے جان کی بازی سب سے آخر میں لگاتا ہے۔ چھوٹے چھوٹے مرغوبات کے لئے تو وہ سب کچھ تجھ دینے پر آمادہ ہوتا ہے لیکن جان کا نذرانہ دینے میں وہ بہت بخیل واقع ہوا ہے۔ زندگی کی قربانی سب سے آخر میں اور فقط اسی مقصد کے لئے وہ پیش کرتا ہے جس سے وہ نہ صرف عقلی بلکہ طبعی طور پر بھی محبت کی انتباہ تک پہنچا ہوا ہو۔ کسی بھی چیز سے محبت کا اقرار و اعتراف یاد ہوئی کرنے کے بعد اس کی جانچ پر کھکھ کی بہترین کسوٹی اس پر جان قربان کرنا ہی قرار پاتی ہے۔

نبی علیہ السلام کے جہاد کے بارے میں متذکرہ بالاختصار الفاظ ((ذروۃ سنام الإسلام الجهاد في سبيل الله)) اس حقیقت کی غمازی کرتے ہیں کہ اسلام کی اصل حقیقت اور معنویت انھی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو اس کے لئے جان کی بازی لگادینے سے دربغ نہیں کرتے کیونکہ حدیث کی زبان میں جہاد نام ہی جان کی قربانی دینے کا ہے۔ ایک بزرگ فرماتے ہے تھے کہ مدینہ منورہ میں گوا عقادی منافقین کی بھی کمی نہ تھی لیکن اکثر و بیشتر منافقین کا تعلق اسی گروہ سے تھا جن کو دین کے غلبے اور سر بلندی کے لئے جہاد کا یارا نہ تھا۔ سو اسی مشکل نے ان کو منافقتوں کی مہلک ترین وادی میں دھکیل دیا۔ میں سمجھتا ہوں کہ یہ بات جس طرح اُس وقت صحیح اور بجا تھی، چودہ سو سال گزرنے کے بعد آج بھی ٹھیک ٹھیک اسی طرح بلکہ اس سے بھی کہیں بڑھ کر صحیح ہے!

بہت بڑے بڑے روایتی قسم کے دین دار اور صلح کل کے علم بردار جہاد کے نام پر ناک بھوں چڑھاتے ہیں اور بڑی ناگفتگی اور دور از کار قسم کی تاویلات سے اس کی اہمیت کم کرنے کے درپے ہیں، قرآن و حدیث کی نصوص اور فقہاء کرام کی تشریحات سے صرف نظر کرتے ہوئے خواخواہ کے لیت ولع سے اس میں کیڑے نکلتے ہیں۔ خود اپنے حصے کی ذمہ داری ادا نہیں کرتے اور

دوسروں کو بھی اس ذمہ داری کا احساس نہیں کرنے دیتے۔ فَإِلَيْهِ اللَّهُ الْمُشْتَكِيٌ . لیکن ان باتوں کے باوجود نامعلوم اللہ تعالیٰ نے اسلام کی فطرت میں کیا عجیب و غریب خاصیت دویعت فرمائی ہے کہ جب بھی دشمنانِ اسلام کا غلبہ بظاہر ایک حقیقت ثابتہ بننے لگتا ہے اور ہر طرف سے تہہ بہتہ مایوسیاں چھانے لگتی ہیں تو غیر متوقع طور پر اسلام خود ہی اپنے اندر سے کھینچ کھینچ کر ہر نتیجے سے بے پرواہیے پر جوش نبراد آزماؤں کو مقابلہ کئے لئے محاڑ جنگ پر لاکھڑا کرتا ہے جن کے ہمیں حوصلے اور عزائم پہاڑوں سے نکلا کر انھیں پاش پاش کرنے کے لئے بے تاب و بے قرار ہوتے ہیں۔ اسلامی تاریخ میں یہ واقعہ ایک بار نہیں بلکہ بار بار پیش آ چکا ہے۔ اور آج بھی ہم آنکھیں پھاڑ پھاڑ کر بڑی حیرت و استحباب سے اس محیر العقول منظر کو اپنے رو برو دیکھ رہے ہیں اور اسلام کی اپنی تاثیر بالخاصةٰت کے سوا اس کی کوئی اور معقول توجیہ نہیں کر پا رہے ہیں۔

دنیا کی ایک بڑی سمجھی جانے والی قوم روس نے بے سرو سامان افغانستان کو قلمب ترسیج کر بڑے اعتناد اور جوش و خروش سے اس پر حملہ کیا لیکن افغانیوں نے مادیت کے اس سیلا ب کو روحانیت کے زور سے روکا، جہاد کا علم اٹھایا اور بالآخر روس اپنے رخصم چاٹتا ہوا بھاگ نکلا۔ اس میں شک نہیں کہ روس کی پسپائی اور شکست میں اسلام و شمتوں کی اپنے اغراض کے لئے رفاقت اور پشتی بانی نے بھی اپنا اثر دکھایا لیکن فتح و ظفر کا اصل سہرا عرب و عجم کے انھی مجاهدین کے سرہ بے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کا نام لے کر پہاڑوں سے نکلنا طے کیا اور بارگاہِ الہی میں سرخو ہو کر پہنچے۔

بنانکردن خوش رسمے بخارک و خون غلطیدن

خدارحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را

انھی عرب مجاهدین کی صفت اول میں ایک بہت ہی معزز، محبوب اور رoshن ترین نام عبد اللہ عزائم شہید کا ہے جنہوں نے اپنے خلوص، لگن اور جوش و خروش کے ذریعے جہاد افغانستان کے حوالے سے وہ رتبہ حاصل کیا جس کا عشرہ عشیر بھی کسی مومن کے لئے بہت بڑا امتیزاء امتیاز اور مایہ، افتخار تسبیح جا سکتا ہے۔ انہوں نے سیف و سنان اور قلم و لسان کے ہر محاڑ پر دشمن کا ڈٹ کر مقابلہ کیا، اور اس سلسلے میں کسی تھکاوت اور یاس کو اپنے پاس پھٹکنے نہ دیا۔ مرحوم جو ایک مرتبہ افغانستان میں کفر کے خلاف

سرگرم عمل ہو گئے تو پھر اسی کے ہور ہے، بالآخر جان کا نذر انہ پیش کیا، شہادت کے رتبہ عظیمی پر فائز ہوئے، اور عاش سعیداً و مات شهیداً کے مصدق برق ٹھہرے۔

ایک طویل عرصے کے بعد روتی سامراج کے خلاف جن لوگوں نے فریضہ، جہاد کے احیاء میں بنیادی کردار ادا کیا شہید عبداللہ عز ام ان سب میں نمایاں ترین شخصیت کے حامل ہیں۔ شیخ اسماعیل بن لادن اور ان کے رفقاء نے اسی تسلسل کو آگے بڑھایا، جس کے زیر اثر پوری دنیا میں جہاد کا غلغله بلند ہوا۔ معمر کہ، میں ہمیں (گیارہ ستمبر ۲۰۰۱ء) کے بعد، کفر نے مسلمانوں پر عرصہ حیات تنگ کرنا شروع کیا تو اسلام کی فطرت نے ایک مرتبہ پھر انگلٹرائی میں مختلف جوانب واطراف سے عشق جہاد نے ”طیر آبائبیل“ کا روح پرور سماں پاندھا اور آج حالت یہ ہے کہ کسی نام و نمود اور مفاد سے بے پرواہزاروں نوجوان مشرق و مغرب سے آ آ کر شہیدی حملوں کے لئے اپنے نام درج کروارہے ہیں اور خرمن کفر کو جلا کر راکھ کر دینے کے لئے بے تاب بجلیوں کی طرح کوندر ہے ہیں۔

پوری دنیا میں مسلمانوں کے وسائل اور اقتدار و اختیار پر قابض فرمان رواطیقہ عام طور پر کفر کے آله، کاروں کی صفائی میں کھڑا ہے، لیکن حلاوت ایمانی کی دولت سے مالا مال اور غلبہ، دین کے جذبے سے سرشار عامۃ المسلمين دنیا کی ”عالمی طاقت“ ہونے کے دعویدار امریکا کے لئے لو ہے کے پہنچنے ثابت ہو رہے ہیں۔ اللهم زد فزد۔ یہ سب کچھ شہید عبداللہ عز ام کے کاشت کردہ تجمیم جہاد کے وہ ثمراتِ شیریں ہیں جن سے دجالیت کے اس گھنے گزرے دور میں بھی اہل ایمان کے کام و دہن متنلذ ذ ہور ہے ہیں۔

کفر کے خلاف برسر پیکار آج کے تمام مجاہدین، عبداللہ عز ام شہید کی رو حانی او لا دو ذرتیت ہیں، جو انھی کی تحریک کو پایا، تکمیل تک پہنچانے کے لئے رواں دواں ہیں۔ عراق و افغانستان کے یہی مجاہدین ملتِ اسلامیہ کی آنکھ کے تارے ہیں جو پوری ملت کی طرف سے دفاعِ اسلام کا فریضہ ادا کر رہے ہیں۔ کفر کے ایوانوں میں انھیں کے رعب و بد بے سے زلزلہ پا رہے۔ دشمنوں کے پروپیگنڈے میں آ کر ان کو دہشت گرد قرار دینے والے یا تو حد درجہ سادگی اور جہالت کا شکار ہیں اور یا پھر دنیا کی خاطر آ خرت کو بر باد کرنے والے ہیں۔ مسلمانوں کے لئے ان مارہائے آستین سے بہت

احتیاط لازم ہے۔

شیخ عبداللہ عزام شہید کا سارا تحریری کام چار مبسوط جلدوں میں طبع ہو کر بہت پہلے منظر عام پر آپ کا ہے۔ مترجم موصوف نے اسی موارد میں سے، جہاد کے موضوع پر ان کے ایک عربی رسالے کا انتخاب کر کے اسے اردو میں مدون کیا ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ اس پورے تحریری کام کو اردو میں منتقل کیا جائے کہ اس میں جہاد افغانستان کی ایمان پر و تفصیلات کے ساتھ ساتھ بہت سے اہم علمی موضوعات پر قرآن و حدیث کی روشنی میں بہت موثر تحقیقات پر قلم کی گئی ہیں۔

مترجم، اردو خوانوں کی طرف سے بہت بہت داد و تحسین کے مستحق ہیں کہ انہوں نے جہاد سے متعلق اپنے وقت کے ایک بہت بڑے مجاہد کے خیالات سے لوگوں کو آگاہی بخشی اور اس سلسلے کے بہت سے سوالات و شبہات کے کافی و شافی جوابات سے بہرہ مند کیا۔ فجز اہ اللہ أحسن الجزاء  
فی الدنیا و الآخرة. آمين. ثم آمين.

الطف الرحمن بنوی

استاد جامعہ امداد العلوم، جامع مسجد درولیش، پشاور صدر

مولانا حافظ ساجد انور، مدیر، دارالعلوم تفہیم الاسلام، نوشهرہ

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الحمد لله وكفى وسلام على عباده الذين اصطفى، اما بعد:

امام عبداللہ عزام رحمة اللہ علیہ کی یہ کتاب: "الدفاع عن أراضي المسلمين أصم فروض العیان بعد الإیمان" ... دراصل ان کا وہ فتوی ہے، جو اس وقت دیا گیا تھا جب افغانستان میں روکی افواج در آئی تھیں۔ اس فتوے نے سرخ سیلا ب کے آگے بند باندھنے میں اہم کردار ادا کیا۔ اللہ ان کی روح کو راضی کر دے کہ یہ آواز اتنی موثر تھی کہ اسے سن کر عرب و عجم نے اپنے جگر گوشے اس جہاد کے سپرد کر دیئے۔ ان لفظوں کا حق بھی تھا کہ ایسا اثر دکھاتے کہ امام عزام نے اس فتوے کو اپنے

قلم کی سیاہی سے نہیں، خونِ جگر سے لکھا تھا۔ کفر کا عالمگیر شکنجه یہ کیسے برداشت کر سکتا تھا کہ یہ قلم یونہی چلتا رہے، زبانِ فہم دین کا قرض چکاتی رہے اور شیخِ عزام بابِ خراسان کی چوکھت پر کھڑے عالمِ اسلام کے جوانوں کو جو حق در جو حق یہود و نصاریٰ اور مشرکین کے دامِ فریب سے نکال کر سر بلندی و عروج کے معروکوں میں اتارتے رہیں۔ وہ طاغوتی نظامِ تعلیم جس نے ملتِ اسلامیہ کے نوجوانوں کو شاہانہ طرزِ زندگی کا اسیر بنادیا ہے، کپڑے لئے کاغلام بنا چھوڑا ہے، مغربی کفری تہذیب سے مرعوب کر دیا ہے، شیخ نے ایسی ہزاروں لاکھوں بے سمت جوانیوں کو عظمت و عزیمت کے راستوں پر لگایا، ذلت کی زندگی پر عزت کی موت کو ترجیح دینے کا درس اور، ابادیلوں کو ہاتھیوں سے ٹکرانے کا حوصلہ دیا۔ نیتیجتاً نیل کے ساحل سے کاشغر تک اور مغرب کی وادیوں سے سائیپیریا کے برفستانوں تک سے مجاہدین کے گروہ درگروہ اللہ کے راستے میں نکل کھڑے ہوئے۔

یہ سارا منظر عالمی کفری نظام کے لئے ناقابل برداشت تھا، چنانچہ ۲۳ نومبر ۱۹۸۹ء کو پشاور کی ایک مصروف شاہراہ پر آن دیکھے ہاتھوں شیخ کی گاڑی دھماکے سے اڑا دی گئی، جانے والے کو وہ خزانہ، جاؤ داں مل گیا جس کے لئے اس نے پہلے اپنی جائے پیدائشِ ارضِ مقدس فلسطین کو چھوڑا، پھر بطور معلم جامعہ امام القریٰ اور جوارِ کعبہ کی مفارقت کو برداشت کیا، اور پھر آخر میں میں الاقوامی اسلامی یونیورسٹی اسلام آباد کو بھی الوداع کہہ دیا کہ ”علم“، ”عمل“ کی جستجو تھی اس کا درجہ قیل و قال کی دنیا سے بہت بلند تھا۔ یہ جمعہ کا دن تھا جس روز شیخ اپنے دونوں جوان بیٹوں کے ساتھ، لہو سے باوضو ہو کر، اور سرخ رو ہو کر اپنے رب کے دربار میں پہنچے۔ جانے والے کے جسد سے اٹھتی ہوئی مہک بزبانِ حال کہہ رہی تھی کہ دربارِ الہی میں اس لہو کی کیا قیمت ہے؟ آج دنیا میں جہاں بھی اس فریضہ، گم گشته کی ادائیگی میں مصروف لوگ دیکھے جاتے ہیں تو ان کے کردار و افکار میں اسی لہو کی روشنائی جھلکتی نظر آتی ہے۔

شہید نے اپنے پیچھے احیائے جہاد پر مبنی ایک عظیم الشان علمی ذخیرہ چھوڑا جو ان کے لئے ان شاء اللہ صدقہ، جاریہ رہے گا اور مسلمانوں کی آئندہ نسلیں اس سے علم و حکمت کے موئی چنتی رہیں گی۔ شہید کی یہ تاریخی کتاب بھی اسی انمول ”خزانے“ کا ایک سنہرہ ”باب“ ہے۔ اور مجھے یہ بات کہنے میں کوئی باک نہیں کہ یہ کتاب عصرِ حاضر کی اہم ترین کتابوں میں سے ہے کیونکہ اس میں جس مسئلے پر گفتگو کی

گئی ہے وہ اس زمانے میں مسلمانوں کو درپیش اہم ترین مسئلہ ہے، یعنی مسلم سرزمینوں پر کافر اقوام کی چڑھائی اور قبضہ اور نتیجتاً اسلام کی ایسی زبوب حالی کہ بیان کی تاب نہیں!

پھر یہ کتاب اس لحاظ سے بھی اہم ہے کہ یہ ہر مسلمان مرد و عورت، بوڑھے و جوان کو مخاطب کرتی ہے، اس کے سامنے اس مسئلے کا حل پیش کرتی ہے اور اسے باور کراتی ہے کہ ایسی صورتِ حال میں ایمان لانے کے بعد اس کا اہم ترین فرضِ عین کیا ہے؟ وہ فرض جسے نہ بھانے کی صورت میں مسلمان کا ایمان داؤ پر لگ جاتا ہے کیونکہ ایک طرف تو اللہ تبارک و تعالیٰ جہاد سے دوری کو منافقین کی صفت قرار دیتے ہیں، اور دوسری جانب جہاد سے منه پھیرنے کا نتیجہ عملًا یہی ہوتا ہے کہ مسلمانوں کے علاقے کفر کے قبضے میں چلے جاتے ہیں، فتنہ جڑ پکڑ لیتا ہے، مسلمان مغلوب ہو جاتے ہیں، شعائرِ دین پر عمل پیرا ہونا مشکل ہو جاتا ہے اور شرک و ارتدا پھیل جاتا ہے۔ کفر کے اسی غلبے کے تدارک کے لئے، ایسی صورتِ حال میں دفاعی جہاد اہم ترین فرضِ عین بن جاتا ہے۔ عزام شہید نے اس موضوع پر شرعی دلائل کو اس کتاب میں نہایت جامع اور مدلل انداز میں اکٹھا کیا ہے۔

موجودہ حالات میں جب کہ پندرھویں صدی ہجری کی صلیبی جنگ اپنے عروج پر ہے، اسلام کے بڑے بڑے نام لیوا کفر سے مذاہفت، مصالحت اور عدم مخاصمت کا درس دے رہے ہیں، یہ کتاب ایک منارہ نور ہے جو بتاتی ہے کہ مسلمانوں کے دین، جان، مال اور عزت پر حملہ ہو جائے تو اولیں فرض کیا بنتا ہے۔ بلاشبہ یہ کتاب یقیناً اس لائق ہے کہ ہماری موجودہ اور آئندہ نسلیں اس کو سمجھیں اور اس کے تقاضوں پر عمل کریں۔ اسے نئی نسل کے تعلیمی نصاب میں شامل ہونا چاہیے، کیونکہ اس میں دیے گئے دروس کسی بھی مسلمان سے غیر متعلق نہیں ہیں۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس کتاب کو جہاد کے گم گشته فریضے کے احیاء کا ذریعہ بنائے اور ہمیں امتِ اسلام کے دفاع کے لئے اٹھنے والوں میں شامل فرمائے۔ کیونکہ وقت کا یہ اہم ترین فریضہ اگر نبھایا نہ جاسکا، تو پھر.... یہ جان و مال کس کام کے؟

حافظ ساجد انور

مدیر، دارالعلوم تفہیم الاسلام، نوشهرہ

فتاویٰ کی تائید میں عالم اسلام کے بعض دیکھر علما نے کرامہ کی تحریریں

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله وصلى الله على سيدنا محمد وآلہ وصحبہ ومن والاه، وبعد:

اخی فی اللہ، شیخ فاضل، مجاہد صادق دکتور عبد اللہ عزازم نے جہاد کے شرعی حکم اور اس کے فرض عین ہونے سے متعلق یہ عظیم فتویٰ، یہ قیمتی نصیحت مجھے دکھائی ہے۔ میں نے یہ پورا فتویٰ پڑھا ہے اور اسے بالکل درست اور عین مطابق حق پایا ہے۔ یقیناً اس سے نظریں چرانے کی کوئی گنجائش نہیں اور جس شخص کے دل میں ذرہ برابر بھی ایمان ہو گا وہ کتاب اللہ، سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور اجماع علماء کے ان دلائل کے سامنے سر تسلیم ختم کر دے گا۔ میری رائے یہی ہے کہ اس وقت جہاد کی فرضیت کو ماننا، اس کی ادائیگی کے لئے گھروں سے نکلنا اور ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر جہاد میں شرکت کرنا ہی تقاضاً ایمان ہے اور ایسا کرنے سے صرف اسی طرح کے لوگ رکیں گے، جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا تھا:

﴿فَإِذَا أُنْزِلَتِ سُورَةٌ مُّحْكَمَةٌ وَّ ذُكِرَ "مَرْجِبُ اِيْكَ صَافٍ صَافٍ مَّضِمُونٍ وَالِّيْ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ سُورَةٌ نَازَلَ كَذَكَرَتْهَا تُوْتَمْ نَزَّ دِيْكَهَا كَهْ جَنْ لَوْگُوْنَ كَهْ دَلُوْنَ مِنْ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ﴾ (محمد: ۲۰)

بیماری تھی وہ تمہاری طرف اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے کسی پرموت کی بیہوٹی طاری ہو۔

یقیناً عظمتوں والے اللہ تعالیٰ شیخ عبد اللہ عزازام کو، ان کے حسن نیت اور بروقت فرض میں سے اور کسی کو اس سے پچھے رہنے کی اجازت نہیں۔

# الفقراء الى الله، عمر سيف

مکالمہ نمبر ۱۲-۲۸-۱۲-۰۳-۰۶-۱۰۰۰ کارا لعما، صنعتی، مکان

## سعید حوی کی رائے

بسم اللہ الرحمن الرحيم

ہمارے محترم بھائی دکتور شیخ عبداللہ عزام نے مجھے یہ کتاب پڑھ کر سنائی ہے۔ میری رائے میں بلاشبہ یہ ایک تحقیق و تدقیق شدہ فتویٰ ہے۔ میں اس کے مضمون کی تصدیق کرتا ہوں اور اسی کی طرف دعوت دیتا ہوں۔

سعید حوی

## شیخ عبداللہ الناصح علوان کی رائے

بسم اللہ الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيدنا محمد قائد الغر الماحجلين، وعلى آله وأصحابه الذين حملوا راية الجهاد في ربوع العالمين وعلى قادة الحق ودعاة الخير بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

محترم دکتور عبداللہ عزام نے مجھے اپنی تحریر دکھائی ہے جس میں آپ نے افغانستان، فلسطین اور مسلمانوں کے دیگر علاقوں میں جاری جہاد کے شرعی حکم پر بحث کی ہے۔ میں اللہ کی توفیق سے اس بارے میں چند باتیں کہنا چاہوں گا:

جو کچھ شیخ عزام نے یہاں بیان کیا ہے، جو فتویٰ دیا ہے اور سلف و خلف کے عظیم آئندہ کے حوالے سے جو رائے نقل کی ہے، وہ سب درست ہے۔ میں یہ بات اس لئے کہہ رہا ہوں کیونکہ فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ جب مسلمانوں کے کسی علاقے پر کفار کا قبضہ ہو جائے تو وہاں رہنے والے سب لوگوں پر قتل فرض ہو جائے گا، اور ایسے میں عورت شوہر کی اور بیٹا والدین کی اجازت کے بغیر نکلے گا۔ نیز جب تک مجاہدین کی اتنی تعداد جمع نہ ہو جائے جو مسلمانوں کی اس سر زمین کو کفار سے چھڑانے کے لئے کافی ہو، تب تک اردوگرد کے تمام علاقوں پر بھی جہاد فرض عین رہے گا۔ اگر وہ لوگ بھی کافی نہ ہوں تو یہ فرضیت

عین دائرے کی شکل میں پھیلتی جائے گی اور اپنے قریب ترین اور پھر اس سے قریب ترین لوگوں کو اپنے پیٹ میں لے لے گی۔ اگر وہ لوگ بھی کافی نہ ہوں، یا مستی کریں، یا کوتاہی کریں، یا بلا عذر بیٹھے رہیں تو فرضیت کا یہ دائرہ پورے کردہ ارض کو اپنی پیٹ میں لے لے گا یہاں تک کہ دشمن کا ذرتوڑ لا جائے اور اسے سرزمین اسلام سے باہر نکال دیا جائے۔ آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ دنیا بھر میں موجود مسلمانوں کی اکثریت افغانستان، فلسطین اور مسلمانوں کی دیگر مقبوضہ سرزمینوں کے معاملے میں مستی اور کوتاہی کر رہی ہے اور بلا عذر بیٹھی ہوئی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جہاد آج ہر مسلمان پر فرض عین ہو چکا ہے، خواہ مسلمانوں کے کسی بھی علاقے میں رہتا ہو، تا آنکہ دشمن کو پچھاڑنے کے لئے درکار مالی و افرادی قوت پوری ہو جائے۔ لہذا جو مسلمان بھی ہتھیار اٹھا سکتا ہے، آج اس پر جہاد کے لئے نکنا فرض ہے، تاکہ افغانستان اور دیگر مقامات پر برسر پیکار مسلمان بھائیوں کی مدد کر سکے۔ اگر والدین اجازت نہ دیں تو بھی نکنا لازم ہے۔ اور یہ حکم اس وقت تک برقرار رہے گا جب تک مجاہدین کی اتنی تعداد جمع نہیں ہو جاتی جو (کفار کو ان علاقوں سے نکالنے کے لیے) کافی ہو، واللہ اعلم۔

عبداللہ بن صالح علوان  
جامعہ ملک عبدالعزیز، جدہ

## شیخ محمد نجیب المطعی کی رائے

بسم اللہ الرحمن الرحيم

الحمد لله والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومن  
والاه، أما بعد:

بلاشبہ جہاد فی سبیل اللہ اسی لئے کیا جاتا ہے تاکہ شہادت پائی جاسکے، وہ شہادت جو اللہ کے چندیہ بندوں ہی کو ملتی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَدَاءَ﴾ (آل عمران: ۱۲۰) ”اور وہ تم میں سے بعض کو شہداء بناتا ہے۔“

شہادت دراصل ایک گھر سے دوسرے گھر، اس دنیا کی تنکنائیوں سے آخرت کی وسعتوں

دھوکے، فریب اور مسلسل پریشانیوں والی اس زندگی سے خوشحالی، مسرت اور کیف و سرور والی لازموں والی زندگی کی طرف منتقل ہونے کا نام ہے۔

میرے محترم و معزز بھائی، عالی مرتبت مجاہد دکتور عبداللہ عزام کا جمع کردہ یہ تو شہ نہ صرف جذبہ جہاد بیدار کرنے کا موثر ذریعہ ہے، بلکہ یہ فریضہ جہاد پر صدیوں سے پڑی گرد دور کر کے تفسیر، حدیث اور فقہ کے پختہ دلائل کی روشنی میں اس کے حقیقی خدوخال بھی واضح کرتا ہے۔ بلاشبہ شیخ کا منفرد طرزِ استدلال بزدل منافقین کی آنکھوں کا آشوب اور مخالفین کے حلق میں چبھتا کا نٹا ہے۔

میں آپ لوگوں کو دعوت دیتے ہوئے بس یہی کہنا چاہوں گا کہ ان کئھن حالت میں امت کی مشکلات کے حل اور ملت کے دفاع کے لئے جہاد کا رستہ اختیار کئے بغیر کوئی چارہ نہیں۔ یہ زندگی بس ایک ہی باری ملی ہے، تو کیوں نہ اسے اللہ، اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور اس کی کتاب کی راہ میں لگا دیا جائے!..... تاکہ یہ امت دنیا و آخرت کی رفتاری، عزتیں اور بقاء و دوام پاسکے۔

مومن درحقیقت اللہ ہی کے لئے جہاد کرتا ہے، لہذا اس کی نظر دنیاوی نتائج پر نہیں ہوتی۔ وہ اپنی ہر ناکامی سے سیکھتا ہے، ہر تکلیف اس کے عزم کو بڑھاتی ہے۔ جلوہ طنی اسے سفر، جب کہ قید عبادت کا موقع فراہم کرتی ہے۔ اگر وہ زندہ رہے تو قیادت، اور قتل کر دیا جائے تو شہادت اس کا مقدر بنتی ہے، دنیا و آخرت کی ساری بھلائیاں تو یہی سمیٹ لے جاتا ہے۔

پس اللہ کی رحمتیں اور برکتیں ہوں پکار سن کرلبیک کہنے والوں پر؛ اور جب تمہیں جہاد کے لئے پکارا جائے تو نکل پڑو!

ناحیہ شارع الجہاد، جدہ

محمد نجیب المطیعی، خادم سنت رسول ﷺ

(مصنف کتاب تکملة المجموع شرح المهدب)

رکن انجم مصنفین، مصر

## اک فرض جسے ہم بھول گئے!

احسن عزیز

”جہاد فی سبیل اللہ“، ایک قرآنی امر اور شرعی اصطلاح ہے جس کے بارے میں چند اساسی باتوں کی تذکیرہ ضروری ہے۔ یہ کوئی نئی باتیں نہیں لیکن مختصر آن کی یاد دہانی اس لئے اہم ہے کہ؛ ایک تو طبعاً ناگوار ہونے کی وجہ سے اپنوں نے اس فرض کو بھلا کیا ہوا ہے اور دوسرے؛ ”متعددی“ ہونے کے باعث کافروں نے اپنا سارا زور اس بات پر لگا دیا ہے کہ اس اصطلاح کو اس قدر تنازعہ، مہم اور بدنام کر دیا جائے کہ امت مسلمہ جہاد کی بات کو اپنی بات سمجھنے ہی سے انکار کر دے اور مسلمان اس موضوع پر معدورت خواہانہ رویہ اپنالیں۔ لیکن اسلام اللہ تبارک و تعالیٰ کا سچا دین ہے اور اس کی حفاظت اُسی ہستی کے ذمے ہے۔ ہمارا فرض صرف اتنا ہے کہ اس سے توفیقِ عمل مانگیں اور ہدایت کی نیت سے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی پکار پر لبیک کہیں۔ جب ہم ایسا کریں گے تو اس چیز کی طرف ہمیں صحیح ہدایت مل ہی جائے گی جس میں ہماری زندگی ہے۔ اللہ رب العزت کا وعدہ ہے: ﴿وَيَهْدِيٰ  
إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ﴾ (الشوری: ۱۳) ”اور جو شخص (اللہ کی طرف) رجوع کرے تو وہ اس کو اپنے تک رسائی دے دیتا ہے“، اور یہ بھی کہ: ﴿وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُنِيبُ﴾ (المؤمن: ۱۳) ”اور نصیحت تو صرف وہی شخص قبول کرتا ہے جو اللہ کی طرف رجوع کرنے کا ارادہ رکھتا ہے“۔

ان اساسی باتوں کی یاد دہانی اس لئے بھی ضروری ہے کہ اس باب میں قرآن و سنت کے نصوص اور فقہائے ملت کی تشریحات سے توجہ ہٹ جائے تو جہاد فی سبیل اللہ کی حیثیت مخفی ایک قومی جدوجہد یا آزادی کی تحریک سے زیادہ نہیں رہ جاتی۔ اور یوں اعلائے کلمۃ اللہ کا ہدف گم ہو جاتا ہے، دعوت الی اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اتباع کا رنگ معدوم پڑ جاتا ہے، جہاد کا عمل سیاسی کھیل تماشوں اور مذاکراتی نمائشوں کی نذر ہو جاتا ہے، اللہ پر توکل کے بجائے انسانوں سے

امید یں باندھ لی جاتی ہیں نتیجتاً اس راہ کے راہیٰ ان برکات، روحانی نشوونما اور ایمانی کیفیات سے محروم رہ جاتے ہیں جو اس راہ کا خاصہ ہے۔ انجام کاراں راہ میں دوڑنے بھاگنے والے تھک جاتے ہیں۔ بعض کفار کے ساتھ مصالحت کر لیتے ہیں، اور بعض دوسرے مایوس ہو کر یہ راستہ چھوڑ بیٹھتے ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس وعید کے مصدقہ بن جاتے ہیں: ((مَا تَرَكَ قَوْمٌ الْجَهَادُ إِلَّا  
عَمِّهُمُ اللَّهُ بِالْعَذَابِ)) (رواه الطبراني بأسناد حسن) ”کبھی کسی قوم نے جہاد نہیں چھوڑا، مگر یہ کہ اللہ تعالیٰ نے (بطور سزا) ان پر عام عذاب مسلط کر دیا۔“

### ۱۔ جہاد ایک عبادت ہے

پہلی بات جسے ہمیشہ ہمارے ذہنوں میں تازہ رہنا چاہیے وہ یہ ہے کہ جہاد ایک عبادت ہے۔ اور ظاہر ہے کہ عبادت ہی انسان کا مقصد زندگی ہے۔ ارشادِ رباني ہے: «وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ  
وَالْأَنْسَاءَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ» (الذاریت: ۵۶) اور میں نے جنوں اور انسانوں کو اس کے سوا کسی کام کے لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری عبادت کریں۔“

اپنی زندگی کو عبادت سمجھ کر گزارنے والا مومن کبھی بھی جہاد کو غیر اہم نہیں سمجھ سکتا۔ جس مقصد اصلی کے لئے وہ دیگر ساری عبادات بجالاتا ہے اسی مقصد کے لئے وہ اپنا مال اور جان اللہ کے راستے میں کھپاتا ہے۔ وہ یہ جانتا ہے کہ یہ راستہ اللہ کے قرب اور فلاح کے حصول کا یقینی راستہ ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ  
لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (المائدۃ: ۳۵)

”اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈروا اور اللہ کا قرب ڈھونڈوا اور اللہ کی راہ میں جہاد کیا کرو، امید ہے کہ تم کامیاب ہو جاؤ گے۔“

پس جہاد سے بندہ، مومن کا تعلق کسی عارضی سبب سے نہیں، بلکہ یہ اس کی زندگی کا مستقل طریق ہے، ایک مسلسل عبادت ہے جس کا حاصل الحصول اس کے ذہن میں یہ ہوتا ہے کہ اسے جنت مل جائے اور اس کا مالک اس سے راضی ہو جائے اور ہمیشہ کی خوشیاں اس کے نصیب میں آ جائیں۔ وہ کامیاب زندگی گزارنے کے لئے گھرے گئے پیچیدہ انسانی فلسفوں میں نہیں الجھتا بلکہ ایک سیدھی

سادی سی الہبی پیش کش اس کے لئے زادراہ بن جاتی ہے:

﴿فَلِيُقَاٰلُ فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ وَ مَنْ يُقَاٰلُ فِي

سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يُغْلَبُ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ (النساء: ۲۷)

”پس جو لوگ آخرت کو خریدنا اور اس کے بد لے میں دنیا کی زندگی کو بینچا چاہتے ہیں ان کو چاہیے کہ اللہ کی راہ میں جنگ کریں۔ اور جو شخص اللہ کی راہ میں جنگ کرے پھر شہید ہو جائے یا غلبہ پائے ہم عنقریب اس کو بڑا ثواب دیں گے۔“

آخرت کا سچا خریدار جہادی زندگی ہی کوپنی اصل اور بھرپور زندگی سمجھتا ہے۔ اس عظیم عبادت کی خاطر، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہستی بطور نمونہ اس کے سامنے ہوتی ہے، صحابہ، کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے کردار اور ان کی قربانیاں اس کی نگاہ میں رہتی ہیں جو ساری عمر جہاد میں گزارنے اور شہادت کے حصول تک کفار سے لڑتے رہنے کو ایک مثالی زندگی گردانتے تھے، جو بھرت مدینہ کے بعد بھی ایک محاذ سے دوسرے محاذ کی طرف ”بھرت“ کرتے رہے اور جن کی کرۂ ارض کے شرق و غرب میں پھیلی ہوئی قبریں اس بات کی شہادت کے لئے کافی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بھارت کے بعد بھی ان کی زندگیوں کا لائجھہ عمل کیا تھا؟ اپنا گھر بارچھوڑ کر اللہ کی راہ میں نکلنے والے اس غازی کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان سنگ میل بن جاتا ہے: ((إِنَّ الْهِجْرَةَ لَا تَنْقِطُعُ مَا دَامَ الْجَهَادُ))

(صحیح الجامع ۱۹۸۷) ”جب تک جہاد باقی ہے، بھرت کا عمل منقطع نہیں ہو سکتا۔“

ان تصورات کا ایک نتیجہ یہ بھی ہوتا ہے کہ مومن جنگ کو اس نگاہ سے کبھی نہیں دیکھتا جس نگاہ سے دیگر اقوام کے لوگ دیکھتے ہیں۔ وہ مخفی تھی جنگ نہیں کرتا جب ایسا کرنا خارجہ پائیں کا تقاضا ہو، یا یہ ایک وقتی ضرورت ہو، نہیں اس کے نزدیک جنگ مخفی کسی فعل کا رد عمل ہوتا ہے۔ بلکہ ایک عظیم عبادت کی ادائیگی اور بد لے میں جنت کا حصول اس کا نصب اعین ہوتا ہے۔

## ۲۔ کوئی دوسری عبادت جہاد کے برابر نہیں

دوسری بات یہ کہ جہاد ایک ایسی عبادت ہے کہ جس کے برابر مقام اللہ تعالیٰ نے کسی اور عبادت کو نہیں دیا۔ اور یہ بات ہمارے ایمان کا حصہ ہے جس سے انکار ممکن نہیں۔ اللہ تعالیٰ کی کتاب نہیں

بیاتی ہے کہ ایمان لا کر جہاد فی سبیل اللہ کرنے کو دوسری نیکیوں کے برابر قرار دینا اللہ تعالیٰ کو اتنا ناپسند ہے کہ اللہ نے ایسا کرنے والوں کو ظالم کہہ کر پکارا اور ان کے لئے ہدایت کے دروازے بند کرنے کا اعلان فرمادیا:

﴿أَجْعَلْتُمْ سَقَايَةَ الْخَاجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامَ كَمِنْ أَمْنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ  
الْآخِرِ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يُسْتَوْنَ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّلَمِينَ  
الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرْجَةً  
عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِرُونَ ۝ يَسِيرُهُمْ رَبِيعُهُمْ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضْوَانٍ وَجُنْتٍ  
لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ ۝ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ (التوبہ: ۱۹-۲۲)

”کیا تم نے حاجیوں کو پانی پلانا اور مسجد حرام (یعنی خانہ کعبہ) کو آباد کرنا اس شخص سے اعمال جیسا خیال کیا ہے جو اللہ اور روز آخوت پر ایمان رکھتا ہے اور اللہ کی راہ میں جو کہتا تھا؟ یہ لوگ اللہ کے نزد یک براہنیں ہیں۔ اور اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں دیا سرتا۔ جو لوگ ایمان لائے، ہجرت کی، اللہ کی راہ میں اپنے ماں اور اپنی جان سے جہاد کیا وہ اللہ سے باس ہوتا ہے۔ مرتباً مرتباً لے ہیں اور وہی مراد کو پہنچے والے ہیں۔ انہیں ان کا رب نہ شکری دیتا ہے اپنی رحمت کی اور رضا مندی کی اور جنتوں کی۔ جن میں ان کے لئے نعمت ہائے جاہد اُنہیں ہے (اور وہ) ان میں ابد الابد اور میں گے۔ کچھ شک نہیں کہ اللہ کے ہاں بڑا صد (تیار) ہے۔“

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ایک آدمی آیا اور کہنے لگا: ”ذلکی علی عمل یغدر الجہاد“۔ قال: ((لا أجزده)). قال: ((هل تستطيع إذا خرج المجاهد أن تدخل مسجدك فتقوم ولا تفتر و تصوم ولا تفطر)) قال: ”ومن يستطيع ذلك؟“ ”مجھے ایسا عمل بتلا یئے جو جہاد کے برابر ہو۔“ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”ایسا کوئی عمل میں نہیں پاتا“ پھر فرمایا: ”کیا تم یہ کہ سکتے ہوکے جب مجاہد جہاد کے لئے نکلے تو تم مسجد میں جا کر مسلسل نماز میں کھڑے رہو، ذرا دم نہ لو: برابر روزہ رکھ رہو، کبھی افطار نہ کرو (جب تک کہ وہ مجاہد واپس لوٹ نہ آئے)“ اس شخص نے کہا: ”بھلاکون ہے جو

ایسا کر سکتا ہو؟“ (بخاری: کتاب الجہاد والسیر، باب فضل الجہاد والسیر)

شیطانی و مسوں کا ایک انداز یہ یہی ہوتا ہے کہ وہ کم درجے کی عبادات کو اہم تر بنا کر پیش کرتا ہے تاکہ ایک مسلمان ان میں مشغول ہو کر بڑے اجر و ثواب سے محروم رہ جائے۔ اسی طرح وہ فرض کر دیا گیل کے موقع پر انسان کا پیسہ، وقت اور صلاحیتیں نفل و مستحب درجے کی نیکیوں میں لگوادیتیں کیونکہ وہ نہیں چاہتا کہ یہ وسائل اعلیٰ وارفع مقاصد کے حصول میں کھپ جائیں اور اللہ کے دین سر بلندی نصیب ہو۔ موجودہ حالات میں جب کہ امت مسلمہ کفار کی براہ راست یلغار کا شکار ہے اب اس تعداد کو دیکھنا چاہیے کہ اُن کی توانائیاں، کفر کے بڑھتے ہوئے قدموں کو روکنے کے لئے حد تک کام آرہی ہیں؟ کیونکہ اس یلغار کا مقابلہ ہر مرد، عورت بوڑھے اور جوان پر فرض ہے۔

### ۳۔ یہ عظیم ترین عبادت اسلام میں فرض ہے

تیسرا اہم بات یہ کہ جہاد کی یہ عظیم عبادت ہم پر فرض کر دی گئی ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی کتاب میں اہل ایمان کو مناطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿كِتَبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَ هُوَ كَرَهٌ لَّكُمْ وَ عَسَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا وَ هُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَ عَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَ هُوَ شُرٌّ لَّكُمْ وَ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ أَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ (آل عمران: ۲۲)

”مسلمانو! تم پر قتال فرض کر دیا گیا ہے۔ وہ تمہیں (طبعاً) ناگوار تو ہو گا، مگر عجب نہیں کہ ایک چیز تم کو بری لگے اور وہ تمہارے حق میں بھلی ہو۔ اور عجب نہیں کہ ایک چیز تم کو بھلی لگے اور وہ تمہارے لئے مضر ہو۔ اور (ان بالتوں کو) اللہ ہی بہتر جانتے ہیں اور تم نہیں جانتے۔“

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَبُوا وَ جَهَدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ أَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ﴾ (آل عمران: ۱۵)

”مومن تو وہ ہیں جو اللہ اور اس کے رسول پر (پکا) ایمان لا سکیں، پھر شک و شبہ نہ کر سکیں، اور اپنے مالوں سے اور اپنی جانوں سے اللہ کی راہ میں جہاد کرتے رہیں، (اپنے دعویٰ، ایمان میں) یہی پتے اور راست گو ہیں۔“

بندہ مومن، اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے عائد شدہ اس فرضیت کو

عقیدے میں راح کر لیتا ہے اور اس سے انکار کا تصور نہیں کر سکتا۔ اس حکم شرعی سے فرار، روگردانی یا غفلت اس کے نزدیک ایک عظیم گناہ تھہرتا ہے، چہ جائیکہ وہ کسی غازی کو اس راہ سے رُک جانے یا اسے چھوڑ دینے کا مشورہ دے۔ امام عبداللہ عزّ امّ فرماتے ہیں:

”اور اس امت کے نوجوانوں کو جہاد سے روکنے والے خبردار ہیں کہ ان میں اور کسی کونماز یا روزے سے روکنے والے میں کوئی فرق نہیں ہے! کیا جہاد سے نوجوانوں کو روکنے والے اس بات سے نہیں ڈرتے کہ وہ بالواسط طریقے سے ہی آہی، اس آیت کے عام معنی کے تحت آجاتے ہیں: ﴿إِذَا يُتَّهِي الَّذِي يَنْهَا عَنْهَا إِذَا صَلَّى﴾ (العلق: ٩-١٠)“ بھلام نے اس شخص کو دیکھا جو منع کرتا ہے ایک بندے، جب وہ نماز پڑھنے لگتا ہے،“ (دیکھنا قافلہ چھوٹ نہ جائے: ص ۵۸)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ، کرام رضی اللہ عنہم کی جس نسل کی تربیت فرمائی، خود اس کا رویہ بھی جہاد کے معاملے میں بہت واضح تھا۔ وہ سے خلیفہ، راشد سیدنا حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے بارے میں آتا ہے کہ جب انہوں نے دیکھا کہ بعض مسلمانوں نے باہدمشام کو فتح کرنے کے بعد وہیں بسیرا کر لیا ہے اور جہاد چھوڑ کر کھیتی باڑی میں مشغول ہو گئے ہیں تو آپ نے ایک آدمی بھیج کر سارے کھیت جلوادیے اور محض ایک سطر کا یہ خط بھی لکھا کہ:

إِنَّكُمْ إِنْ تَرْكُتُمُ الْجَهَادَ وَاسْتَغْلَلُتُمُ الْأَزْرَعَ ضُرُبَتْ عَلَيْكُمُ الْجُزِيَّةُ

وَعَالَمْتُمُكُمْ مَعَالَمَةً أَهْلَ الْكِتَابَ، أَنْ أَقْوَاتُكُمْ مِنْ أَقْوَاتِ أَعْدَائِكُمْ.

”اگر تم جہاد رُک کر کے زراعت اختیار کر لو گے تو میں تمہارے اوپر جزیہ عائد کر دوں گا اور تمہارے ساتھ اہل کتاب کا سامعااملہ کروں گا۔ تمہارا رزق تمہارے دشمنوں کے ہاتھ میں ہے، اسے وہیں سے حاصل کرو۔“

(فی تربية الجهادية والبناء للشيخ عزّام، الجزء الأول ص ۳۵)

۲۔ ”جہاد فی سبیل اللہ“ کی فرضیت قیامت تک کے لئے ہے

جہاد کا سلسلہ، فتنہ، کفر کے خاتمے اور دعوت تو حید کے غلبے تک جاری رہے گا۔ حق و باطل کی عملی کشش قیامت تک کے لئے ہے۔ قرآن و حدیث کی واضح نصوص اس جانب ہماری رہنمائی کرتی ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد مبارک ہے:

((بَعُثْتُ بَيْنَ يَدِي السَّاعَةِ بِالسَّيْفِ حَتَّىٰ يُعْبَدَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَجَعَلَ رِزْقِي تَحْتَ ظِلِّ رُمْحَىٰ وَجَعَلَ الدُّلُّ وَالصَّغَارَ عَلَىٰ مِنْ حَالَفَ أَمْرِي وَمَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ)) (أحمد: مسنند المكثرين)

”مجھے قیامت تک کے لیے تلوار کے ساتھ معموت کیا گیا ہے، یہاں تک کہ اللہ وحدہ لا شریک کی عبادت کی جانے لگے۔ اور میرا رزق میرے نیزے کے ساتھ تکہ رکھا گیا ہے۔ اور جس نے بھی میرے امر کی مخالفت کی، اس کے لئے ذلت اور پستی رکھ دی گئی ہے۔ اور جس نے کسی قوم کی مشاہدت اختیار کی تو وہ انھیں میں (شار) ہو گا۔“

اور ایک موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((لَا تَزَالُ عَصَابَةٌ مَّنْ أُمِّتَىٰ يُقَاتِلُونَ عَلَىٰ أَمْرِ اللَّهِ قَاهِرِينَ عَلَىٰ عَدُوِّهِمْ لَا يَضُرُّهُمْ مَّنْ حَالَفُهُمْ حَتَّىٰ تَأْتِيهِمُ السَّاعَةُ وَهُمْ عَلَىٰ ذَلِكَ)) (صحیح مسلم: کتاب الامارة)

”میری امت کا ایک گروہ اللہ کے حکم کے مطابق قتال کرتا رہے گا، یہ لوگ اپنے دشمنوں پر چھائے رہیں گے، جس کسی نے ان کی مخالفت کی وہ انھیں کوئی نقصان نہیں پہنچا سکے گا، یہاں تک کہ قیامت آجائے گی اور وہ اسی راہ پر قائم ہوں گے۔“

ان واضح بشارتوں پر یقین رکھنے والا کوئی بھی مسلمان، چاہے وہ آج کی دنیا کا باس ہو یا کسی بھی دوڑ کا، جہاد فی سبیل اللہ کی تا قیامت مشروعیت اور فرضیت سے کوئی انکار نہیں کر سکتا۔ ”جہاد کا تسلیم“ اس کے ایمان کا حصہ ہوتا ہے۔ مجاہدین کی فتح و نصرت کی ان چیزیں خوش خبریوں کے ہوتے ہوئے وہ کبھی مایوسی کا شکار نہیں ہوتا۔ وہ اللہ کا غلام اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا شیدائی ہوتا ہے لہذا

اس کے لئے اہم نہیں ہوتا کہ کفر و اسلام کی اس جگہ میں کب کس کا پلہ بھاری رہتا ہے؟ بلکہ یہ ہوتا ہے کہ خود اس کا وزن نصرتِ رب کے پلے میں کس حد تک ہے؟ وہ جہاد کو اسلام کا ایک اہم رکن سمجھتا ہے، اسے فرض قرار دینے والے کی عظمت اس کے دل میں ہوتی ہے، اسی پر اس کا توکل و بہر و سہ ہوتا ہے نیتیجاد شمن کی حیثیت اس کے نزدیک خس و خاشاک سے بڑھ کر نہیں ہوتی۔

معذرت خواہوں نے موجودہ دور میں جہاد فی سبیل اللہ کے معاملے میں طرح طرح کی تاویلیں کیں، بزرگوں نے آنکھیں بند کر کے اسے ناقابل عمل گردانا، وطن پرستوں نے اسے صرف قومی ضرورت سے مشروط کیا، مخفین نے سرے سے ہی اس حکمِ شرعی کو معطل قرار دیا۔ لیکن پھونکوں سے اس چراگ کو بجھانے والے نہیں جانتے کہ اللہ کی توفیق سے اللہ کی راہ میں لڑنے والے لڑتے رہیں گے اور قیامت تک دنیا کے منظر نامے پر موجود رہیں گے، ان شا، اللہ۔ جامیں عالمی نظام کے پیروکار اور بقاء بآہمی و بین المذاہب ہم آنکھی کے نام پر اس تہذیب و تجدیشیں، یہ والے چاہے ان مجاہدین کی کتنی ہی مخالفت کر لیں۔

## ۵۔ دعوتِ دین اور اعلائے کلمۃ اللہ جہاد کے بنیادی مقاصد ہیں

دعوتِ دین اور اعلائے کلمۃ اللہ جہاد کے بنیادی مقاصد ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود

اس بات کو اپنے ارشادات سے واضح فرمایا:

((أَمْرُكُ أَنْ أُقْتَلَ النَّاسُ حَتَّىٰ يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَمَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَقُدِّمَ

عَصْمَ مِنْيَ نَفْسَهُ وَمَا لَهُ إِلَّا بِحَقِّهِ، وَحِسَابُهُ عَلَى اللَّهِ)) (البخاری، کتاب الجہاد)

”مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے قتال کروں یہاں تک کہ وہ لا الہ الا اللہ کہیں۔ پس

جس نے لا الہ الا اللہ کہہ دیا تو اس نے اپنے جان و مال کو مجھ سے بچالیا، مگر کسی حق کے

بدل۔ اور اس کا حساب اللہ پر ہے گا۔“

پس دنیا میں کلمہ تو حید لا الہ الا اللہ کی دعوت اور اس کا غلبہ مجاہد فی سبیل اللہ کا ہدف ہوتا ہے، وہ اس دنیا اور ساری کائنات کو اللہ کی ملک سمجھتا ہے۔ دعوتِ دین کے پھیلاؤ اور غلبہ کی محبت کے باعث اس کا رویہ ہمیشہ داعیانہ ہوتا ہے۔ اپنے ذریعے سے ایک شخص کے بدایت پانے کو وہ سو مرغ

اُنہوں کے ملنے سے بہتر سمجھتا ہے۔ لیکن جن کے نصیب میں ہدایت کے بجائے اللہ اور اس رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جنگ کرنا مقدر ہو، انھیں اسلام کے راستے سے بٹانے کا کام اپنے ذمے فرض سمجھتا ہے کیونکہ وہ جانتا ہے کہ اللہ کے دین کی سربندی کے لئے یہ ناجائز ہے، ارشادِ باتی ہے:

**﴿وَقَاتَلُوْهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونُ فِتْنَةٌ وَ يَكُونُ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ (الأنفال: ٣٩)**

”اور ان کافروں سے قاتل کرو یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین پورا کا پورا اللہ کے لئے بوجائے۔“

**﴿قَاتَلُوْالَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَ لَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَ لَا يُحِرِّمُوْنَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ لَا يَدِيْنُوْنَ دِيْنَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِيْنَ أُتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوْا الْحِزْبَةَ عَنْ يَدِهِ وَ هُمْ صَاغِرُوْنَ﴾ (التوبہ: ٢٩)**

”جنگ کرو ایں کتاب میں سے ان لوگوں سے جو اللہ پر ایمان نہیں لاتے اور نہ روز آخرت پر (یقین رکھتے ہیں) اور نہ ان چیزوں کو حرام سمجھتے ہیں جو اللہ اور اس کے رسول نے حرام کی ہیں، اور نہ دینِ حق کو قبول کرتے ہیں، (ان سے لڑو) یہاں تک کہ وہ ذیل ہو کر اپنے ہاتھ سے جزیہ دیں۔“

مفسرین قرآن نے صراحةً سے یہ بات لکھی ہے کہ مندرجہ بالا آیت (آیتِ قاتل) نے اس کتاب سے درگزر کے بارے میں اس سے پیشتر اترنے والی متفرق آیات مثلاً: **﴿فَاغْفِرْ** ۱  
**وَاصْفَحُوْا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (البقرة: ١٠٩)** ۰  
منسوخ کیا ہے۔ سورہ توہ کے یہ احکامات نزولِ وحی کے آخری دور میں نازل ہوئے اس لئے اس حکم کی حیثیت حتمی ہے، اور یہی دعا ملکیہ لا جسم عمل ہے جو کہہ، ارض پر قائم ہونے والی کسی بھی اسلامی امارت کے لئے ناگزیر ہے، کیونکہ اللہ کی زمین پر اللہ کے حکم کو جاری کرنا، کفر کی شان و شوکت کو تو اور اس کی برتری کو ختم کرنا اس کے ذمے واجب ہے۔ اور اگر ایمان کیا جائے تو دنیا والے اہل کفر۔  
مرعوب ہو جاتے ہیں، توحید کی جگہ شرک پھیلنے لگتا ہے، عدل کی جگہ ظلم لے لیتا ہے، مسلمان دب کر

جاتے ہیں اور شعائرِ اسلام ایک ایک کر کے معدوم ہوتے چلے جاتے ہیں۔ یہ ہے وہ ”فتنہ“ جس کے خاتمے کے لئے کفار سے جہاد، ہم پر فرض کر دیا گیا ہے اور اس کے بغیر اللہ کا دین اللہ کی سرزی میں پر قائم نہیں ہو سکتا۔

الغرض زمین پر سے یہود و نصاریٰ و مشرکین کے قائم کردہ کفر کے نظار میں کو ختم کرنے اور اللہ کی حاکیت اور شریعت کی بالادتی کو قائم کرنے کے لیے خود آگے بڑھ کر کفار پر حملہ کرنا اور انھیں زیر کرنا (جب کہ اقدام کی شرعی شرعاً، جن کی وضاحت کتب فتنہ میں موجود ہے، پوری ہوں) جہاد کے اہم مقاصد میں سے ہے۔ اور یہ بات واشگاف ہے کہ آج دنیا میں اسلام کا جو پھیلایا جائیں نظر آتا ہے، وہ ہمارے اسلاف کی دعوتی و تبلیغی جدوجہد کے بعد انھی احکامِ جہاد پر عمل کا نتیجہ ہے یعنی ایمان، یا پھر جزیہ، ورنہ جنگ! فارس و روم اسی کلیے کی برکت سے فتح ہوئے، سندھ، ہند میں اسی فتوحے نے ہمارے آباء و اجداد کو بتوں کی نجاست سے چھپ رہا، (چینی مقبوضہ) مشرقی ترستان، اور ماہ را، اندر کے علاقے سورہ توبہ کی انھی روشن آیات پر عمل کرنے سے اسلام کے زیر نگیں آئے۔ افریقہ اور یورپ کی تاریکیوں میں توحید کا نور اسی جہادی عقیدے کی بدولت پھیلا۔ فتنہ میں جہاد کی اس اصطلاح کو اقدامی جہاد (جہادِ الطلب) کہتے ہیں۔ مسلمانوں پر یہ جہاد فرض کلفا یہ ہے۔

حقیقت میں تہذیب کفر کی عالمگیر فکری و عسکری شکست کے بغیر، اس عدل پر تمام انسانیت کا کھڑا ہونا ناممکن ہے، کہ جس پر یہ آسمان و زمین قائم ہیں۔ توحید کی بالادتی تہذیب ہو سکتی ہے جب اللہ اور اس کے رسول کی نصرت کی جائے گی:

﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًاٰ بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُولُوا النَّاسُ بِالْقِبْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ وَمَنَافِعٌ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَنْ يُنْصَرُهُ وَرُسُلُهُ بِالْغَيْبِ إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ﴾ (الحدید: ۲۵)

”ہم نے اپنے پیغمبروں کو کھلی نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان (تراظو) نازل فرمایا تاکہ لوگ انصاف پر قائم رہیں اور ہم نے لوہا تارا۔ اس میں سخت لڑائی ہے اور لوگوں کے لئے اور بھی فائدے ہیں اور تاکہ اللہ معلوم کر لے کہ کون اس کی اور اس

کے رسولوں کی بن دیکھے مدد کرتا ہے۔ بے شک اللہ قوت والا اور زبردست ہے۔

یہ بات بھی اہم ہے کہ بطور مسلمان ہمیں یقین رکھنا چاہیے کہ دنیا میں کفار کا یہ ظاہری عروج نہیں ہے اور کفر و اسلام کی جنگوں میں حتیٰ فتح اسلام اور اہل اسلام کی ہے کیونکہ اللہ نے نصرت اور فتح کے وعدے ہم سے کر رکھے ہیں وہ پچ ہیں:

﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ﴾

(المؤمن: ۵)

”ہم اپنے پیغمبروں کی اور ایمان والوں کی دنیا کی زندگی میں بھی مدد کرتے ہیں اور جس دن گواہ کھڑے ہوں گے (یعنی قیامت کو بھی)۔“

﴿وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَخْزُنُوا وَأَنْتُمُ الْأَغْلُونُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ (آل عمران: ۱۳۹)  
”اور سُست نہ ہو اور نہ غم کھاؤ اور تم ہی غالب رہو گے اگر تم مومن ہو۔“

## ۶۔ ”جهاد فی سبیل اللہ“ کے شرعی معنی کفار سے جنگ کرنا ہے

ایک اور اساسی بات یہ ہے ”جهاد“ کے عمومی (لغوی) معنی تو ”بھرپور کوشش اور جدوجہد“ ہی۔ یہ لیکن شریعت کی اصطلاح میں ”جهاد فی سبیل اللہ“ سے مراد ”بِذلِ الجہد فی قتالِ الکفار“ یعنی کفار کے خلاف جنگ میں اپنی پوری قوت کھپاڑیا ہے۔ لفظ ”جهاد فی سبیل اللہ“ کے الفاظ قرآن و حدیث میں جہاں بھی مطلقاً استعمال ہوئے ہیں اس کے یہی معنی ہیں۔ لفظ جہاد جب کسی ہمارے سامنے آئے گا ہم اس سے یہی مرادیں گے، الیکہ کسی جگہ جملے میں کوئی ایسا ”قریئہ“ اور کہیں ایسا واضح اشارہ موجود ہو کہ یہاں ”جهاد“ سے اس کے اصطلاحی معنی مرادیں لئے جا رہے بلکہ یہاں یہ اپنے لغوی معنوں میں استعمال ہو رہا ہے۔ قرآن و حدیث میں بعض مقامات پر لفظ جہاد اپنے اُن لغوی معنوں میں کئی جگہ استعمال بھی کیا گیا ہے۔ مثلاً: قرآن کا یہ حکم کہ: ﴿فَلَا تُطِعُ الْكُفَّارَ وَجَاهِدُهُمْ بِهِ جَهَادًا كَبِيرًا﴾ (الفرقان: ۵۲) ”سوآپ ان منکروں کا کہنا ملت مائیے، اور ان کا مقابلہ کیجیے اس (قرآن) کے ساتھ بڑے زور سے۔“ اور یہ کہ: ﴿وَإِنْ جَاهَدُكُمْ عَلَىٰ تُشْرِكَ بِسِيْ مَا لَيْسَ لَكُ بِهِ عِلْمٌ فَلَا تُطِعُهُمْ وَصَاحِبَهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفُ فَ...

(لقمٰن: ۱۵) ”او را گروه دونوں (والدین) تھے پر اس بات کا دباؤ ڈالیں کہ تو میرے ساتھ کسی ایک چیز کو شریک کرے جس کا تجھے کچھ بھی علم نہیں تو ان کا کہانہ ماننا۔ ہاں دنیا کے کاموں میں ان کا اچھی طرح ساتھ دینا،“ اور رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان کہ: ((... وَالْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ فِي طَاعَةِ اللَّهِ)) (صحیح ابن حبان).....

ایسے تمام مقامات پر جملے میں کوئی نہ کوئی ایسا قرینہ موجود ہوتا ہے یا جملے کا سیاق و سابق خود یہ بتاتا ہے کہ یہاں لفظِ جہاد اپنے لغوی معنوں میں استعمال ہو رہا ہے۔ لیکن اگر ایسا کوئی قرینہ موجود ہو اور لفظِ جہاد مطلقاً استعمال ہو رہا ہو تو اس سے اللہ کے رستے میں اڑنا ہی مراد لیا جائے گا، کیونکہ شریعت کی اصطلاح میں اس کے یہی معنی ہیں۔ پس چند جگہوں پر لفظِ جہاد کا لغوی استعمال اس کے اصلی اصطلاحی معنوں کو نہیں بدلتا، نہ اس سے جہاد فی سبیل اللہ کی مشروعیت پر کوئی اثر پڑتا ہے۔ اسی طرح جہاں کہیں ”نفس کے خلاف جہاد“ یا ”شیطان کے خلاف جہاد“ کی اصطلاح استعمال کی جاتی ہے، یہ جہاد کے شرعی معنی اور حکم کی پیروی سے بے نیاز نہیں کرتی۔ اسی لیے جب حدیث یافقہ کی کسی کتاب میں جہاد کا باب باندھا جاتا ہے تو اس کے تحت جنگ اور قتال کے سوا کوئی اور بحث نہیں ملتی۔ کبھی تزکیہ، نفس، دعوت و تبلیغ وغیرہ کے موضوعات ان ابواب میں نہیں ملتے، کبھی نمازوں، روزے داروں کو مجاہدین کے لقب سے نہیں پکارا جاتا، کیونکہ شریعت کی اصطلاح میں جہاد فی سبیل اللہ سے مراد قتال فی سبیل اللہ کے سوا کچھ نہیں۔ صحابہ، کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو بھی جب کبھی جہاد فی سبیل اللہ کا حکم دیا جاتا تھا وہ اس بات سے وہی امر شرعی مراد لیتے تھے جس سے خود ان کی سیرت کی کتابیں بھری پڑی ہیں۔ لہذا قرآن کی آیات جہاد کو اپنے اصل معنوں سے پھیر کر ان کی کوئی نئی تاویل کرنا اور احادیث میں وارد ہونے والے جہاد کے فضائل کو کسی اور عمل پر منطبق کرنا، خواہ شعور اہو یا غیر شعور اہو، عملًا تحریف ہی کے مترادف ہے۔ ظاہر ہے کہ تحریف یہود و نصاریٰ کے مقاصد کی تیکمیل کا ذریعہ ہو گی، وہی اس مہم کے خریل ہیں اور چاہتے ہیں کہ امت اپنے اجتماعی مقاصد اور اہداف سے ہٹ جائے کیونکہ اسی میں ان کے پھیلائے ہوئے فتنوں کی بقا ہے۔

امام عبد اللہ عزام شہید اسی بات کی وضاحت کرتے ہوئے اپنی کتاب ”میدان پکارتے ہیں“

میں تحریر کرتے ہیں:

”لغوی معنی: جہاد کا لفظ جہد یا جہد جہدا سے ماخوذ ہے۔ خواہ یہ ضمہ (پیش) سے (جہد) ہو یا فتح (زبر) سے (جہد) معنی وہی ہیں یعنی وسعت اور طاقت۔ کہا گیا ہے کہ جہد کا مطلب ہے وسعت اور طاقت اور جہد کا مطلب ہے مشقت۔ جہد کو غایت کے معنوں میں بھی استعمال کیا جاتا ہے؛ وَ أَقْسِمُوا بِاللَّهِ جَهَدًا أَيْمَانَهُمْ۔ ”انہوں نے بڑی سے بڑی قسمیں کھائیں“۔ چنانچہ جہد اور جہاد کا لغوی معنی ہے: ”کسی پسندیدہ چیز کے حصول یا ناپسندیدہ چیز کو رفع کرنے کی غرض سے انسانی استطاعت و طاقت کے مطابق ہر ممکنہ کوشش کرنا“۔

(دیکھئے لسان العرب اور قاموس المحيط)

اصطلاحی معنی: إتفق الفقهاء الأربعه أن الجهاد هو القتال والعنون فيه.

چاروں آئمہ اس پر متفق ہیں کہ جہاد کا مطلب ہے قتال اور اس میں مدد دینا۔

آپ کے لیے چاروں فقہاء کے نزدیک جہاد کی تعریفیں درج کی جاری ہیں:

۱۔ حقيقة:

ابن ہمام کی فتح القدیر ج ۵ ص ۷۸ پر وارد ہے کہ:

”الجهاد: دعوة الكفار إلى الدين الحق وقتالهم إن لم يقبلوا“

”وَيَنْ حَقِّ كَيْ طَرْفِ كَفَارٍ كُوْ دُعَوتْ دِيْنَا اُورْ اَكْرَوْهْ بِقُولِ نَذَرِ كَرِيْسْ تَوَانْ سَجَنْ كَرْنَا“۔

اور امام کاسانی بداعج ج ۹ ص ۳۲۹۹ پر لکھتے ہیں: ”بَذْلُ الْوَسْعِ وَالْطَّاقَةِ بِالْقَتَالِ فِي

سَبِيلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ بِالنَّفْسِ وَالْمَالِ وَاللِّسَانِ وَغَيْرِ ذَلِكِ“۔

”اللَّهُ كَرِيْسْ مِنْ جَنْجَكْ كَيْ لَيْ نَفْسِ، مَالِ اُورْ زَيْنَ وَغَيْرِهِ كَيْ لَوْرِي طَاقَتْ لَگَادِيْنَا“۔

۲۔ مالکیہ:

”قَتَالُ الْمُسْلِمِ كَافِرًا غَيْرَ ذِي عَهْدٍ لِإِعْلَاءِ كَلْمَةِ اللَّهِ أَوْ حَضُورِهِ لَهُ أَوْ

دخوله أرضه له”。(حاشیہ عدوی صعیدی ج ۲ ص ۲ اور شرح صغیر۔ اقرب المسالک للدردیر ج ۲ ص ۲۷)

”مسلمان کا غیر ذی عبد کافر سے اعلانے کلمتہ اللہ کے لیے جنگ کرنا۔ یا جنگ کے میدان میں حاضر ہونا یا معرکے کی زمین میں داخل ہونا۔“

### ۳۔ شافعیہ:

”الجهاد أی قتال فی سبیل اللہ“ (الباجوری۔ ابن القاسم ج ۲ ص ۲۶)

امام باجوری نے کہا: **الجهاد** یعنی قتال فی سبیل اللہ۔

امام ابن حجر العسقلانی کہتے ہیں:

”وَشُرِعَ بَذْلُ الْجَهَدِ فِي قَتْلِ الْكُفَّارِ“ (الفتح ج ۲ ص ۳)

”شرعاً اس کے معنی ہیں کفار سے جنگ میں پوری کوشش صرف کرو، یا۔“

### ۴۔ حنبلیہ:

”قتال الکفار“۔ ”الجهاد“ کفار سے قتال ہے۔ (مطلوب أولی النہی ج ۲ ص ۲۹)

اور ”الجهاد: القتال و بذل الوسع منه لإعلاء كلمة الله تعالى“ (دیکھئے

عمدة الفقه ص ۱۶۶۔ اور منتهى الإرادات ج اول ص ۳۰۲)

”جہاد قتال ہے اور اعلانے کلمتہ اللہ کے لیے تمام تر کوشش صرف کرنا ہے۔“

(”میدان پکارتے ہیں“، از عزام، ص ۲۱)

اسی طرح شیخ عزام اپنی کتاب ”دیکھنا قافلہ چھوٹ نہ جائے“ میں صفحہ ۲۷ پر لکھتے ہیں ”جب لفظ جہاد کہا جائے تو اس سے مراد اسلحے سے جنگ کرنا ہے، یا ان رشد کا قول ہے اور اس پر رول آئندہ متفق ہیں۔“

جہاد فی سبیل اللہ کے بارے میں پھیلائے گئے اسی طرح کے چند شبہات کو دو رکتے ہوئے  
لناضل محمد، الاستاذ الحدیث جامعۃ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن کراچی، اپنی کتاب ”جنگ خندق“

میں رقم طراز ہیں:

”جہاد کی تعریف: بنیادی طور پر یہ بات جان لینی چاہیے کہ کسی حکم کی ”شرعی حیثیت“ اور اس کا ”شرعی مقام“ اس کی شرعی تعریف سے معلوم ہو سکتا ہے۔ ”لغوی مفہوم“ پر ”شرعی حکام“ کا مدار نہیں ہوتا۔

دیکھئے صلوٰۃ کا لغوی مفہوم صرف دعا ہے لیکن اس کا مدار شرعی مفہوم پر ہے، صرف دعا کو شرعی نماز نہیں کہا جا سکتا۔ اسی طرح زکوٰۃ کا شرعی مفہوم بڑھنے اور ترقی کیے کا ہے، لیکن اس کا ایک شرعی اصطلاحی مفہوم اور تعریف ہے۔ احکام کا مدار اس شرعی مفہوم پر ہے۔ اسی طرح لفظ صوم بمعنی روزہ ہے۔ اس کا لغوی مفہوم یہ ہے کہ ایک گھری تک کھانے پینے کو ترک کرنا۔ اس مفہوم میں انسانوں کے علاوہ حیوانات کا دانہ پانی ترک کرنا بھی صوم اور روزہ میں داخل ہے، لیکن اس کا ایک شرعی اصطلاحی مفہوم ہے جس پر احکامات کا مدار ہے اور شرعاً اسی کا اعتبار ہے۔ اسی طرح ”حج“ کا لغوی مفہوم قصد ہے۔ اب ایک آدمی شہر یا گھر جانے کا قصد کرتا ہے اور پھر کہتا ہے کہ میں حج کر رہا ہوں کیوں کہ حج بمعنی قصد ہے اور میں نے قصد کر لیا ہے۔ لیکن حج کا ایک شرعی مفہوم ہے، شریعت مقدسہ میں اسی کا اعتبار ہے اور لغوی مفہوم لینا شرعاً بے کار ہے اور اس طرح کی تاویلات کرنے والا غدار ہے۔

بالکل اسی طرح لفظ ”جہاد“ ہے۔ اس مظلوم لفظ کا لغوی مفہوم تو محنت ہے لیکن اس کا ایک شرعی مفہوم ہے اور اس کی ایک اصطلاحی تعریف ہے۔ اب اس شرعی مفہوم کو چھوڑ کر اس کے لغوی مفہوم کو عام کرنا اور اس کی آڑ لے کر شرعی جہاد سے پہلو تھی کرنا اور اس میں سستی کرنا اور طرح طرح کی تاویلات میں عموم انسانوں کو الجھائے رکھنا جہاد پر ظلم کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کی بد خواہی اور کافروں کی خیر خواہی کے متادف ہو گا جس سے ہر مسلمان کو احتراز کرنا لازم ہے۔

اب میں چند تعریفات آپ کے سامنے رکھتا ہوں۔ سب سے پہلے میں حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبانِ مبارک (سے کی گئی جہاد) کی تعریف پیش کرتا ہوں، سن لیجئے:

۱۔ ((قَالَ فَأَئِ الْهِجْرَةُ أَفْضَلُ؟ قَالَ الْجِهادُ، قَالَ وَمَا الْجِهادُ؟ قَالَ أَنْ تُقَاتِلَ

الْكُفَّارَ إِذَا لَقِيْتُهُمْ وَلَا تَغْلِيْلٌ وَلَا تَجْهِيْنَ)) (كتنز العمال ج ۱ ص ۲۷)  
”(ایک) صحابی نے پوچھا کہ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! سب سے افضل بھرت کون ہی ہے؟ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بہترین بھرت جہاد کی بھرت ہے۔  
صحابی نے پوچھا کہ جہاد کیا چیز ہے؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جہاد یہ ہے کہ تم بوقت مقابلہ کفار سے لڑوا راس راستے میں نہ خیانت کرو اور نہ بزوی دکھاؤ۔“

((قَيْلَ وَمَا الْجِهادُ؟ قَالَ أَنْ تُقَاتِلَ الْكُفَّارَ إِذَا لَقِيْتُهُمْ قَيْلَ فَأَئِ الْجِهادُ

أَفْضَلُ؟ قَالَ مَنْ عَقَرَ جَوَادَهُ وَأَهْرِيقَ دَمَهُ)) (كتنز العمال ج ۱ ص ۲۷)  
”پوچھا گیا کہ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! جہاد کیا چیز ہے؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جہاد یہ ہے کہ تم مقابلے کے وقت کفار سے لڑو، کہا گیا کہ افضل ترین جہاد کون سا ہے؟ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس شخص کا جہاد جس کا گھوڑا کٹ مرے اور خود اس کا خون گرجائے (یعنی وہ شہید ہو جائے)۔“

۲۔ وَفِي الْحَدِيْثِ الصَّحِيْحِ الَّذِي رَوَاهُ الْإِمَامُ اَخْمَدُ : ((قَيْلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا

الْجِهادُ فِي سَبِيْلِ اللَّهِ؟ قَالَ قِتَالُ الْكُفَّارِ)) (رواہ احمد بحوالہ شیعۃ امام شہید)

”مندِ احمد کی ایک صحیح حدیث میں ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا کہ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! یہ اللہ کے راستے کا جہاد کیا ہوتا ہے؟ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”کافروں سے لڑنے کا نام جہاد ہے۔“

۳۔ الْجِهادُ بِكَسْرِ الْجِيمِ أَصْلُهُ لِغَةٍ هُوَ الْمُشْقَةُ وَشَرْعًا بَذْلُ الْجَهَدِ فِي قِتَالِ

الْكُفَّارِ . (فتح الباری ج ۶ ص ۳)

”جهاد کسرہ جیم کے ساتھ لغت میں بمعنی محنت و مشقت ہے۔ اور اصطلاح شرع میں کفار سے لڑنے میں اپنی پوری طاقت کو استعمال کرنے کا نام جہاد ہے۔“

۴۔ الْجِهَادُ هُوَ قَهْرُ الْأَغْدَاءِ أَنِي الْمُحَارِبَةُ مَعَ الْكُفَّارِ۔ (شرح شرعة الإسلام ص ۷۴)

”دین کے دشمنوں کو مغلوب کرنے اور کفار سے لڑنے کا نام جہاد ہے۔“

۵۔ ”الْجِهَادُ“ قِتَالٌ بِإِذْنِ اللَّهِ (قاموس مادہ: ج ۵)

”یعنی دشمنانِ اسلام سے لڑنے کا نام جہاد ہے۔“

محترم بھائیو، دوستوا اور بزرگو! یہ شرعی جہاد ہے۔ اس میں ہر تعریف میں کافروں سے لڑنے کا لفظ موجود ہے۔ لہذا جو شارع نے سمجھایا اور پھر سلف نے سمجھ کر تعریف کی ہے اور کتابوں میں موجود ہے اسی پر اعتماد رکھو اور اسی کے زور خطا بت سے دھوکہ نہ کھاؤ۔

جهاد کی پھر و فتمیں ہیں۔ ایک اقدامی ہے جس کے لئے چند شرائط فتحیا نے کرام نے بیان کی ہیں جو درج ذیل ہیں: (۱) سرپرست کی اجازت ہو۔ (۲) بعض کے ہاں طاقت کا توازن ہو۔ (۳) امیر عام ہو۔ (۴) دعوت الی الاسلام ہو؛ یاد رہے جہاد جس دعوت پر موقوف ہے، اس کے تین جملے ہیں: (۱) اسلام قبول کرلو (۲) جزیہ دو، اگر نہیں... (۳) تو قتال کے لئے تیار ہو جاؤ ای دعوت بھی ان لوگوں کے لئے ضروری ہے جو کسی طور پر اسلام سے واقف نہ ہوں اور نہ انہوں نے اسلام کا نام سننا ہو۔ لیکن جن لوگوں کو ایک بار دعوت پہنچی ہے یا انہوں نے کسی نشریاتی ذریعے سے اسلام کا نام سننا ہے، ان کو دوبارہ میدانِ جہاد میں دعوت دینا صرف مستحب ہے۔

آج کل دعوت و تبلیغ کے نام سے جو ایک عمل چل رہا ہے اس کا دائرہ کار صرف مسلمانوں میں ہے اور اصلاح و رہنمائی اور ترغیب تک محدود ہے۔ یہ وعظ و نصیحت و خیرخواہی ہے، جہاد والی دعوت نہیں ہے اور نہ جہاد والی دعوت کے ساتھ اس کی کوئی مشابہت ہے۔

بہر حال جہاد کی یہ قسم اقدامی و بھومی ہے جو فرضِ کفایہ کے درجے میں ہے، یعنی یہ جہاد دنیا بھر میں کہیں نہ کہیں ضرور ہونا چاہئے ورنہ ساری امت لگہ گار ہو جائے گی۔ گویا یہ ایک فریضہ ہے جو پوری امت کے ذمے ہے۔ جہاد کی دوسری قسمِ دفاعی ہے کہ کفار نے کسی اسلامی خطے پر حملہ کیا ہو اور مسلمان دفاع میں لڑ رہے ہوں، اگر وہ ناکافی ہوں تو رفتہ رفتہ

پوری دنیا کے مسلمانوں پر جہاد فرض عین ہو جاتا ہے۔ اس قسم کے جہاد کے لئے کوئی شرط نہیں.....

ایک ضروری بات یہ بھی سمجھ لیں کہ جہاد کی تعریف میں بعض علماء نے جہاد کی بعض انواع کا ذکر بھی کیا ہے یعنی جہاد کی ایک نوع جہاد بالمال ہے وسری نوٹ جہاد باللسان ہے تیسری نوع جان سے جہاد کرنا ہے۔

عرض یہ ہے کہ جہاد باللسان وہ ہے جس سے میدانِ جہاد کا فائدہ ہو یعنی جہاد کی ترغیب ہو، تقریر ہو، فضائلِ جہاد کا تذکرہ ہو، جہاد سے متعلق جو شیئے اشعار ہوں اور جانِ دانظامیں ہوں، کفار کو دھمکی ہو، لکار ہو۔ یہ جہاد باللسان ہے۔ نہ یہ کہ دو گھنٹے تقریر ہو یا ان تو کھانے پینے اور پہنچنے کے آداب پر ہو اور پھر کہا جائے کہ میں نے جہاد باللسان کیا۔ یہ نیک کام تو ہو سکتا ہے لیکن جہاد باللسان نہیں۔ اسی طرح جہاد بالمال یہ ہے کہ آپ نے مال سے میدانِ جہاد اور مجاہدین کو فائدہ پہنچنے یہ کہ آپ نے کسی فقیر کو پیسہ زکوٰۃ ادا کیا اور پھر کہا کہ میں نے جہاد بالمال کیا، یہ نیک کام تو ہے لیکن جہاد بالمال نہیں۔ اسی طرح باتی اشیا کو قیاس کر لیجئے کہ جان سے جہاد یہ ہے کہ اس جان کو میدانِ جہاد میں لگا دو اور اس مقدسِ ممال میں استکھا دو۔ جہاد بالنفس یہ ہے کہ جس میں نفس و اساطر اور ذریعہ و آلہ بن جائے، اتنی میدانِ جہاد کے لئے اُنہی کہ میدانِ جنگ تو خواب میں بھی نہ دیکھا ہو اور کہتا پھرتا ہو کہ میں مجاہد ہوں، جہاد کر رہا ہوں۔ اور اگر ہر نیک عمل کرنے والے کو آپ مجاہد شرعی کہیں گے تو پھر یقیناً **فضل اللہ المُجاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا** کا مفہوم سمجھنا مصال ہو جائے گا کہ مجاہد کا درجہ بیٹھنے والے کے مقابلے میں بڑا ہے، کیونکہ بیٹھنے والے بھی صحابہ، کرام تھے، جن کے اعمال سو فیصد صحیح تھے، تجدیز ار تھے، روزے دار تھے، ہر عبادت میں مشغول تھے، ان کو اس حالت میں مجاہدین کیوں نہیں کہا گیا، بلکہ مجاہدین سے اس وقت ان کو خارج کیوں کیا؟ اور صرف ان کو مجاہد کیوں قرار دیا گیا جو کفار کے مقابلے میں نکلے تھے؟ معلوم ہوا کہ میدانِ جہاد میں جانے والا مجاہد ہوتا ہے، ہر عابد مجاہد نہیں ہوتا!

میرے بھائی اور میرے دوست! جہاد شرعی کرنے والے مجاهد کہو۔ جہاد لغوی یعنی کسی نیک محنت جس میں جہاد جیسا ثواب مل جاتا ہو، تو یہی غیمت ہے کہ جہاد کے ثواب کی طرح ان کو ثواب حاصل ہو گیا۔ نہ یہ کہ وہ خود بخود مجاهد بن گیا کہ جہاز کے قریب بھی نہ گیا ہوا اور پانٹ سے بن گیا۔ آج کل تو اس مقدس لفظ (جہاد) کو کھیل تماشہ بنا جا رہا ہے: کہتنے میں کہ پھر کے خلاف جہاد، بلیزیا کے خلاف جہاد، ناخواندگی کے خلاف جہاد، مہنگائی کے خلاف جہاد وغیرہ وغیرہ۔ اور کبھی یہ کہنے کی جرأت نہ ہوئی کہ امریکا کے خلاف جہاد، روس کے خلاف جہاد، ہندوستان کے خلاف جہاد، ہر سرکش، طاغوت، کافر ہر شر کے خلاف جہاد!

(بَلْ خندق، ازمولانا فضل محمد ص: ۱۳)

اسی طرح جہاد فی سبیل اللہ کی "جمهوری" تعبیر بھی عمر نوکا ایک بڑا الیہ ہے۔ اس سے کون انکار کر سکتا ہے کہ جمهوری عمل عوام کی سوچ اور خواہشات کو پورا کرنے کے لئے عوام کی نمائندگی کا نام ہے۔ خواہشات کی یہ محبت عوام الناس کے لئے ایک پسندیدہ چیز بنادی گئی ہے۔ **رَبِّيْنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهُوْتِ** (آل عمران: ۱۴) جب کہ جہاد اللہ کے لئے کی سر بلندی اور فتنے کے خاتمے کے لئے آگ و خون سے گزرنے اور قربانیاں دینے کا نام ہے اور یا کام انسان کو طبعاً ناگوار ہے۔ **وَهُوَ كُرْتَةٌ لِكُمْ** (البقرة: ۲۱۶) اب بھلا لوگوں کو ان کی خواہشات کی تکمیل کی جدوجہد میں منہمک کرنا، ان سے جان و مال کی قربانیاں لینے کی طرح کیسے ہو سکتا ہے؟ اور یہ بات تو عملاً بھی نظر آتی ہے کہ جمهوری عمل، اپنے شرکاء کے "معیار زندگی" کو بڑھاتا ہے، جب کہ جہاد فخر و قناعت کی آزمائش لاتا ہے۔ کہاں اسوہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم جس کی پیروی دنیا کی محبت کو دل سے نکالتی ہے اور کہاں مسلم معاشروں میں معیار زندگی کو بلند کرنے کی خاطر چلائی جانے والی یہ جمهوری جدوجہد جس میں مادی "ترقی" اصل زندگی ہے، جہاں مفادات ہی وہ پیانہ ہیں جس پر ریاست و جمہور کے تعلق کو پرکھا جاتا ہے، حاکم و حکوم کے درمیان یہی رشتہ ہے، قیادت اور عوام کے مابین یہی میثاق وفا ہے۔ جو اسے پورا کرے اس کی تحریک کی جائے گی۔ جو عوام کی تجویزی امور اعات و سہولیات سے نہ بھر سکے اس کا عمل قابل اتباع نہیں۔ سارا جمہوری فلسفہ اور اس پھرستی کے تحت قائم ادارے اور این جی اوز وغیرہ بھی

اسی "عقیدے" کے فروغ کا وسیلہ ہیں۔

حقیقت میں اس عمل کو "انسانی بہبود" وغیرہ کے خوشنام نام دے کر امت کو ہرے مقاصد سے دور کر دیا گیا ہے۔ اول تو یہ ساری "فلاتی" مہمات (لفظ فلاتی کا اس سے بڑھ کر غلط استعمال ممکن نہیں) بالا صل سرمایہ داری کے فروغ، خلافت شرع اور اہل مغرب کی اقدار کی ترقی کے لئے ہوتی ہیں۔ تاہم اگر "عوامی بہبود" کے نام پر بظاہر وہ کوئی "نیکی" کر سمجھ رہے ہوتے ہیں تو اس "خیر" سے ہیں۔ تاہم اگر "عوامی بہبود" کے نام پر بظاہر وہ کوئی "نیکی" کر سمجھ رہے ہوتے ہیں تو اس "خیر" سے جو شروع حاصل کرنا چاہتے ہیں وہ صرف اتنا ہے کہ ہمیں فکر دنیا میں مشغول کر دیا جائے، ہم مادی "ترقی" کی دوڑ میں مگن ہو جائیں، اور ان مہمات سے مہتب رہیں جو کفر کی سیاست کو دنیا میں چینچ کرتی ہوں اور جن سے امت مسلمہ کے دفاع کا اہتمام کیا جاسکتا ہو۔

چند ارب ڈالر کے کھلونے (جنہیں ترقیاتی منصوبوں کا نام دیا جاتا ہے)، ان بتے اگر اس امت دعوت کے قائدین، "قادعین" بنتے ہوں، اس کے نوجوانوں کو "تبادل" "صرفو فیات مل جاتی ہوں، اس کی خواتین کو "وقرُنْ فِي يُوتَكُنْ" اور اپنے لگھوں میں سمجھہ رہوں کے بجائے، عوامی خدمت کے نام پر گھروں سے نکلا جاسکے، ہمارے بچوں کے لئے سیکولر مغربی تعلیمی اداروں کے جال پھیلانے جائیں.... تو مغرب کے لئے نقصان کا ہے کا؟ "جو کام" کروں "سے نہ ہو سکیں، انھیں "توڑوں" سے حل کرنا اہل مغرب نے سیکھ لیا ہے۔ دل اور دماغ کو ڈالر کے ذریعے فتح کرنے کا یہ صلیبی و صیہونی منصوبہ پورے عالم اسلام میں جاری ہے۔ سودی ذرائع سے ہمارا ہی سرمایہ لوث کر رہیں ذلت کے نوالوں کی صورت میں کھلایا جا رہا ہے۔ "سرمایہ" یہود و انصاری ہمیں پہلے بھی دیتے تھے، لیکن جزیے کی صورت میں، اس دور میں جب خلافت قائم تھی، شریعت غالب تھی، اور اس طور دیتے تھے کہ.... "عَنْ يَدِهِمْ صَاغِرُونَ" "اپنے باتحوں سے اور ذیلیں ہو کر"، اور فقہائے کرام کے بقول: اس حکمِ الہی کو پورا کرنے کے لئے کسی ذمی کو ملازم کے ذریعے اسے سمجھنے کی اجازت نہیں ہو گی بلکہ وہ خود آئے گا اور اس حالت میں جزیہ ادا کرے گا کہ وہ کھڑا ہو گا اور وصول کرنے والا مسلمان بیٹھ کر وصول کرے گا۔

مسلم معاشروں میں "مغربیت" کی علمبرداری کرنے والے مادی ترقی کی مہمات کو ہری عبادت

قرار دے کر، مسلمانوں کو سرمایہ داری نظام کے کارندے بنانے کا شعور آیا۔ شعور انہیں اپنے دفاع اور جہادی تحریک عظیم الشان عبادت سے دور کھرے ہے ہیں۔ لفڑی یا غاراً و فتوں سے بے پرواہو کر، مسائل کے حل کی جدوجہد اور ”سیمولیات“ کی فراہمی کی مہماں میں زندگیاں پھٹلا دینا یہی ہے جیسے ہم سانپوں سے بے پرواہو کر جنگل سے پھول چنے لگ جائیں۔ ظاہر ہے سانپوں کی خوشی بھی اسی میں ہے لیکن اس کا کیا سمجھنے کہ پھولوں نے مر جانا ہے، سانپوں نے اپنی روشن ترک نہیں کرنی، اور خود جنگل نے ایک دن چیل میدان بن جانا ہے اپھر اس سب کچھ کا حتمی نتیجہ ”خسرو الدُّنْيَا وَالآخِرَة“ کے سوا اور کیا نکلے گا؟

اگر لوگوں کو ”ترقی“ دلانا، ان کے مادی مسائل حل کرنا، ان کے معیار زندگی کو بلند کرنا ہی جہاد ہوتا تو اسلام کے عہد زریں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ، کرام ہبتو نصیر و قریظ سے نہیں اور تبوک و طائف کے معرکے سر کرنے کے بجائے (معاذ اللہ) ایسا لاحق عمل دینے کہ جس میں پہلے مدینے کی گلیوں کو کشادو و ہمار کیا جاتا، چوراہوں میں قلعے اور مشعلیں رون ہوتیں، ہڑکوں اور پلوں کی افتتاحی تقریبات منعقد کی جاتیں، تجارتی میلبوں کو فروع غلتا، اور کچھ نہیں تو کم سے کم مسجد نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کے ستونوں اور فرش ہی کو پختہ کر لیا جاتا!

ایمان کی اس مثالی بستی میں اگر کوئی ضروری انتظامی کام ہوئے بھی تو معیار زندگی بلند کرنے کے لئے نہیں ہوئے۔ ہوئے بھی تو طاغوتوں کے سودی قرضوں کی بنیاد پر نہیں ہوئے، یہود و نصاری کی مشاورتوں اور تربیتی ورکشاپوں کے زیر سایہ نہیں ہوئے، کفار کو اپنے برادر کی کرسیوں پر بھاکر نہیں ہوئے، نہ ہی ایسے عالم میں ہوئے کہ اسلام اور اس کے قوانین مغلوب ہوں، مسلم سرزیمیوں پر صلیبیوں اور صیہونیوں نے لشکر کشی کر رکھی ہو، مسلمان قیدیوں سے کفار کے عقوبات خانے آباد ہوں، یہود ارض مقدس پر قابض ہوں۔ بلکہ یہاں گزر یہ انتظامی کام تب ہوئے جب معلوم دنیا کا دو تباہی ایک مسلمان ایسا نہ تھا جسے کافروں نے کمزور پا کر دبارکھا ہو۔

آن جب کہ ڈینہ ارب سے زائد مسلمان سب کے سب مستضعفین کی سی زندگی گزار رہے ہوں،

اسلام کے قوانین صرف کتابوں میں ہوں، ہمارے بارے میں پالیسیاں سات سندر پار سے بن کر آتی ہوں، یا انوں میں شریعت کے سواہر ”بھلائی“ پر بات ہو سکتی ہو، ہندو، مسلم، تکھے، عیسائی برابر کی نشتوں پر بیٹھ کر ملت کے فیصلوں میں شریک ہوتے ہوں، این جی اوز اور ملکی وغیرہ ملکی اداروں کو ہر کام کی کھلی چھٹی ہو... ایسے میں ”تعلیم“ کے نام پر مغربی سیکولر اداروں کا کھل جانا، اطلاعات کی ”امہمت“ کے پیش نظر کپیوڑنامی ایک آئے کے ذریعے لگی تجھے خانوں کا پھیل جانا، ”بہبود آبادی“ کے نام پر نسل گشی کی مہمات کا عام ہو جانا، ”ترقیات“ اور امداد کے نام پر مین اقوامی سودی جاں میں ابھ جانا عجیب نہیں لگتا۔ عجیب یہ لگتا ہے کہ اسے ہی جہاد قرار دے دیا جائے اساری تو انیاں اور وسائل انھیں مہمات میں غرق ہو کر رہ جائیں جب کہ امت کے دفائن کی خاطر مورچوں میں بیٹھے لوگ نہتے پرے رہیں۔

جہاد فی سبیل اللہ کے شرعی معنی کا شعور ہی ہمیں اس فریضے کی اوائیں کا پابند بنا سکتا ہے ورنہ تو ہم کسی بھی کام کو جہاد قرار دے کر اس عظیم فریضے سے سبکدوش ہو سکتے ہیں۔ اگر صحابہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی جہاد کے اسی مفہوم پر اتفاق کیا ہوتا اور آگ و خون کے دریاؤں کو عبور نہ کیا ہوتا تو بلاشبہ یہ دین مذہب منورہ کی حدود کو عبور نہ کر پاتا، بلکہ (معاذ اللہ) اس کا نام و نشان تھا مٹ جاتا۔ یہ جہاد ہی کامیاب تھا جب ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے (بدر کی گھانی میں) روت گرگڑاتے اپنے رب سے یہ دعا کی کہ: ((اللَّهُمَّ إِنْ تَهْلُكْ هَذِهِ الْعَصَابَةَ الْيَوْمَ لَا تُعْبُدُ، اللَّهُمَّ إِنِّي شَفِتُ لَمْ تُعْبُدَ بَعْدَ الْيَوْمِ أَبْدَأُ)) ”اے اللہ! اگر آج یگروہ ہلاک ہو گیا تو تیری عبادت نہ کی جائے گی۔ اے اللہ! اگر تو چاہے تو آج کے بعد تیری عبادت کسی نہ کی جائے۔“ (الرجیح المختوم، ص ۲۹۶)

پس امت کے رہروں کو چاہیے کہ وہ جہاد فی سبیل اللہ کی اصطلاح کو ایسے معنی نہ دیں کہ نسل نو میدان ہائے کارزار کو بھلا بیٹھے۔ بلکہ انھیں چاہیے کہ مسلمانوں کو اس گم گشی فریضے پر ابھاریں کیونکہ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے: ﴿وَحَرَضَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ (النساء: ۸۳) ”اور اہل ایمان کو (جہاد پر) ابھارہ“۔

لے۔ دشمن کے حملہ کی صورت میں، دفاعی جہاد وقت کا اہم ترین فرض ہوتا ہے۔ یہ شوال ۳ سن بھری کا واقعہ ہے۔ دشمن مدینۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم پر حملہ آور ہونے کو ہے۔ اسلام کا مرکز خطرے کی زد میں ہے۔ مسلمانوں کی اس بستی میں نماز روزے سمیت ہر طرح کے فرائض کی بجا آوری جاری ہے۔ اس بستی کی مسجد میں پڑھی جانے والی ایک نماز پچاس ہزار نمازوں کے برابر ہے۔ لیکن اب سب مسلمان دفاع دین و ملت کے لئے نکل کھڑے ہونے ہیں، کیونکہ وقت کا اہم ترین تقاضا یہی قرار پایا ہے۔

ایسے میں ایک آدمی زرد بند ہو کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوتا ہے اور کہتا ہے: ”فَقَاتِلُ أَوْ أُسْلِمُ؟“ ”میں قاتل کروں یا اسلام لاوں“ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے جواب ملتا ہے: ”أَسْلِمْ ثُمَّ قَاتِلُ!“ ”اسلام لاو پھر قاتل میں شریک ہو جاؤ۔“ چنانچہ وہ شخص اسلام لایا، پھر جگ میں شریک ہوا اور شہید ہو گیا۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”عِمَلٌ قَلِيلًا وَأَجْرٌ كَثِيرًا“۔ ”عمل کم کیا لیکن اجر بہت پایا“۔ (رواہ البخاری فی کتاب الجہاد) یہ وہی انصاری صحابی عمرو بن ثابت ہیں جن کے بارے میں حضرت ابو ہریرہؓ فرمایا کرتے تھے کہ ”أخبروني عن رجل دخل الجنة لم يصل صلاة“ ”مجھے اس آدمی کا (نام) بتاسکتے ہو، جس نے ایک نماز تک نہ پڑھی پھر بھی وہ جنت میں داخل ہو گیا؟“ (فتح الباری ج ۲ ص ۲۵)

احد کے دن جب دشمن اسلام کی سرزی میں پر حملہ آور ہوا تو اس صحابی سے ایمان لانے کے بعد نہ تو نماز کی ادائیگی کا فوری تقاضا کیا گیا، نہ روزے زکوٰۃ کی بات کی گئی بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے یہی حکم دیا کہ میدان قاتل میں کوڈبڑو کیونکہ دیگر تمام عبادات سے بڑھ کر اس موقع کا اہم ترین فرض یہی تھا کہ حملہ آور دشمن کے خلاف دفاع کیا جائے تاکہ ایمان اور اہل ایمان کو کفر کی یلغارتے بچا یا جاسکے، اسلام کی بیادوں: ﴿كُلُّهُ لِلَّهِ الَّذِي مُحَمَّدُ رَسُولُهُ، نَمَازٌ، رَوْزَةٌ وَرُؤْسَةٌ مُوْقَعٌ كَمْ سَرَ زَمِينُونَ﴾ کی حفاظت ہو سکے۔

شیخ عزامؒ کی کتاب ”الدفاع عن أراضي المسلمين أهم فرض العيان بعد الإيمان“ ”ایمان کے بعد اہم ترین فرض عین حملہ آور دشمن کے خلاف دفاعی جہاد (اور مقتوضہ سلم سر زمینوں کی

بازیابی)، جہاد کی اسی دوسری قسم کے احکامات پر مبنی ہے۔ جہاد کی یہ قسم دفاعی جہاد کہلاتی ہے۔ دفاعی جہاد فرض عین یعنی ہر مسلمان پر فرض ہوتا ہے۔ جب دشمن اسلام مسلمانوں کی سر زمینوں کی طرف بڑھیں (یا محض بڑھنے کا ارادہ کریں) تو سب پر یہ لازم ہوتا ہے کہ کفر کے ان ناپاک باقیوں کو روکنے کے لئے پیسہ اور جان لگائیں۔

امام ابن عابدین نے اپنے حاشیے کی جلد ۳ صفحہ ۲۳۸ پر لکھا ہے: ”اور اگر دشمن کسی اسلامی سرحد پر حملہ آؤ رہو تو جہاد نماز اور روزے کی طرح فرض عین ہو جاتا ہے جن کو چھوڑنے کی گنجائش نہیں۔“  
 (بحوالہ ”دیکھنا قافلہ چھوٹ نہ جائے، ازع امام“)۔

پھر اپنی اسی کتاب میں آگے چل کر شیخ عزام لکھتے ہیں ”اگر جہاد فرض عین ہو جائے تو والدین سے اجازت لینا ضروری نہیں رہتا۔ بالکل اسی طرح جیسے نماز کی ادائیگی یا روزہ رکھنے کے لئے ان کی اجازت ضروری نہیں ہوتی۔“ اور یہ بھی کہ ”کسی عذر کے بغیر جہاد کے فرض میں وہ چھوڑنے والے اور رمضان میں بغیر عذر کے روزہ نہ رکھنے والے میں کوئی فرق نہیں۔“۔

اسلام کے سنہری دور کی پوری تاریخ اس بات پر گواہ ہے کہ جب بھی کفر نے اسلام اور مسلمانوں کی طرف میلی آنکھ سے دیکھا، ابھی اسلام نے پوری دستیاب قوت استعمال کر کے اس حملے کا دفاع کیا اور امت کے بہترین لوگ اور نادر روزگار ہستیاں اسلام کے مورچوں میں پائی گئیں۔ أحد و خندق اور تبوک وغیرہ کے غزوہات اور بعد کے ادارکی سیکروں جنگی مہماں اس کی واضح مثالیں ہیں۔

دفاعی جہاد کی یہ اہمیت مسلمانوں پر ہمیشہ اس قدر واضح تھی کہ کبھی کسی کے ذہن میں اس کے شرعی حکم کے حوالے سے ابہام پیدا نہیں ہوا۔ ہر مسلمان یہ جانتا تھا کہ ایسی حالت میں سب کو نکلا ہے، ہر حال (بلکے ہوں یا بھل) نکانا ہے اور میسر و سائل دفاع کے ساتھ کفر کا مقابلہ کرنا اور اسے پچھاڑنا ہے۔ ایسے موقع پر تربیت، اور ایمان کے درجوں میں تفاوت کی بھی کوئی شرط تھی، لہذا وہ بھی نکل جو برسوں صحبت نبوی صلی اللہ علیہ وسلم سے شرف یاب رہے تھے اور وہ بھی جو عین میدان جنگ میں ایمان لائے اور ایک نماز بھی نہ پڑھ پائے تھے۔ مالی جہاد کی اہمیت بھی واضح تھی کوئی اپنے گھر کا پورا اسaman کھپا کر اور کوئی چند سیر انماج خرچ کر کے اس جہاد میں شریک ہوتا (کیونکہ اس سے زیادہ اس کے بس

میں نہ ہوتا تھا)۔ اسی کیسوئی کا نتیجہ تھا کہ اسلام پر حملہ نمکن اور مسلمانوں کی تنزلیل بعید از امکان تھی۔ اس کے بعد آج دنیا میں اسلام کے وقار اور مسلمانوں کی حرمت کا کوئی پرسان حال نہیں۔ اس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ اہل ایمان اپنے اس اہم ترین فرض یعنی سے غافل ہیں۔ امت کے پیشواؤں، قائدین، مشکرین اور اہل علم سے یہ صورتِ حال سوال کننا ہے کہ اسے ذلت کے اگڑھے سے نکالنے کے لئے انہوں نے کیا کیا؟

تو ادھر ادھر کی نہ بات کر، یہ بتا کہ قافلہ کیوں لٹا؟

مجھے رہنوں سے غرض نہیں، تری رہبری کا سوال ہے!

کیا اس گم گشته فریضے کی طرف دعوت دینے کی، انسانی و مالی وسائل کو اس جانب لگوانے کی نوبت اب بھی نہیں آئی جب کہ حدیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مصدق اقوامِ کفر ایک دوسرے کو مسلمانوں پر حملے کی دعوت اس طرح دے رہی ہیں جس طرح بھوکے دستِ خوان پر ایک دوسرے کو کھانے کی دعوت دیتے ہیں۔ انہوں نے خلافتِ عثمانیہ کے مکروہ کر دیئے، دنیاۓ عرب کی ایک ایک ریاست کو اپنا باج گزار بنا لیا، تھائی، فلپائن، اراکان سمیت بر عظیم اور اس کی کتنی مسلم ریاستوں کو ہڑپ کیا، ماوراء النہر ترکستان کی مسلم ملکتیں اپنے کروڑوں اہل ایمان سمیت اشتراکیوں کے لئے لقمہِ تربن گئیں۔ وہاں لاکھوں لوگ پہلے ہی صلیبی بنادیئے گئے تھے، باقی ماندہ کروڑوں مردو زن اشتراکی اور دہری عقائد کے شکار ہو گئے، مشرقی ترکستان کو چینی طاغوت نے نگل لیا۔ پھر غافی و ذلت کے اس سفر میں انہیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی سر زمین فلسطین ہم سے چھپنی گئی، بیتلان کے ممالک اشتراکی و عیسائی سر بریت کا شکار ہوتے رہے۔ مسجدوں کی دھرتی بوسنیا، اجتماعی قبروں کی زمین بن گئی۔ ادھر کشمیر مشرکین کی غلامی میں چلا گیا، افغانستان کی امارتِ اسلامیہ ہاتھ سے جاتی رہی اور کامل کے پایہ تخت پر یورپی وامریکی صلیبی قابض ہو گئے۔ اسلامی عظمت رفت کی یادگار... دارالخلاف بغداد، صلیبیوں کی چراگاہ بن گیا۔ یہی نہیں بلکہ اب تو پورے عالم اسلام میں جا بجا صلیبی فوجی اڈوں کا جال بچھ چکا ہے اور پوری امتِ اسلامیہ عملاً ان کے شکنجه، قبریں ہے۔

اس وقت صورتِ حال یہ ہے کہ امریکہ سے باہر، سب سے بڑا امریکی فوجی اڈہ کہیں اور نہیں بلکہ

جزیرہ العرب... جزیرہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ایک ملک (قطر) میں ہے اور صلیبی فوجیں کعبۃ اللہ سے صرف ۲۵ میل پر اپنا آؤہ بنائ کر مورچہ زن ہیں۔ اکباد ہیں دعوت دین کے علمبردار اور اتابائ سنت کے داعی؟... کیا ان کے سامنے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان نہیں آتا: ((الآن حر جن اليهود والنصارى من جزيرة العرب حتى لا أدع إلا مسلماً)) (مسلم، کتاب الجهاد، باب إخراج اليهود والنصارى من جزيرة العرب) "میں ضرور بالضرور یہود، نصاری کو جزیرہ عرب سے نکال کر دلوں گا یہاں تک کہ مسلمان کے سوا کسی کو باقی نہیں چھوڑوں گا۔"

ابھی تو آئندہ الکفر سے ان رخموں کا حساب بھی باقی تھا جب ۱۸۵۷ء میں ہمارے ستائیں ہزار علماء و شرفا دلی کے چوکوں میں پھانسیوں پر لٹکائے گئے، جب ہمارے قمیں (الله تکمیل و تاج برطانیہ کی "عظمت" کی بھالی کی مہم کی نذر ہوئے اور آج سے پانچ سو سال پہلے سلطان اندرس کے موقع پر پوری صلیبیوں نے جس طرح مسلمانوں کا خون پانی کی طرح بھایا، اور لاکھوں لوگوں کو قتل کر کے، باقیوں کو جس طرح پتھمہ دے کر عیسائیت اختیار کرنے پر مجبور کیا تھا، وہ ذمہ تو قیمت تک بھائے نہ جاسکیں گے۔ امام عبداللہ العزا م شہید نے لکھا ہے کہ پانچ سو سال سے اندرس کفار کے قبضے میں ہے، تب سے اب تک، اسے کفار کے قبضے سے نہ چڑھنے کا گناہ مسلمانوں کی گردنوں پر موجود ہے۔

یہ تو ایک اندرس کا معاملہ ہے، جب کہ آج تو بلاد اسلامیہ کے شرق و غرب میں غی اندرس نظر آتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ ہمارے ساتھ مسلسل یہ سب کچھ کیوں ہو رہا؟ اس لیے کہ ہم ایمان تو لے آئے لیکن اس کی حفاظت کے لئے نہ اٹھے، نہ ہی دین و دنیا پر حملہ آور ہونے والے دشمن کو پچھاڑنے کی کم احتقہ، سعی کی۔ اور اگر ہم میں سے کوئی اٹھا بھی تو باقی مسلم دنیا نے اسے اٹھنے والوں کا مقامی مسئلہ سمجھا اور دوسروں سے یہی کہا کہ ابھی تم پر فرض عین نہیں ہوا، جو پڑ رہے ہیں صرف انھی پر فرض عین ہے۔ نتیجتاً ایک ایک کر کے سارے بلاد اسلام کفر کے شکنچے میں چلے گئے، شعاڑ اسلام مٹتے رہے اور یہ سلسہ آج تک جاری ہے۔ جب کہ کفار ملت واحدہ بن کر ایک دوسرے کے معین و مد دگار ہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِعْضُهُمْ أُولَيَاءُ بَعْضٍ أَلَا تَفْعُلُوهُ تُكُنْ فَتْتَةً فِي الْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ﴾ (الأنفال: ۳۷) "اور جو لوگ کافر ہیں وہ ایک دوسرے کے رفتق ہیں،

اگر تم یوں نہ کرو گے (یعنی اہل ایمان سے رفاقت نہیں بھاؤ گے) تو ملک میں فتنہ پھیلے گا اور بڑی خرابی ہو گی۔

چیز بات یہی ہے کہ اگر امتِ مسلمہ نے ان جارح ممالک اور اقوام کے خلاف، بھرپور انداز میں اپنی دفاعی ذمہ داریاں بھائی ہوتیں تو آج صورت حال بہت مختلف ہوتی، اور دشمن کب کا ان علاقوں سے نکل گیا ہوتا۔ اور اسلام کے خلاف کافروں کی جو جرأت آج ہمیں نظر آتی ہے وہ نہ ہوتی۔

شریعتِ محمدی کو ایک طرف رکھ کر سوچنے والے رائے پرست تو یہی کہیں گے کہ کیا کریں ہمارا ان کا مقابلہ ہی نہیں؟ سائنسی ترقی اور ایجادات میں کفار کی برابری کیے بغیر ان سے نہ تننا ناممکن ہے! ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ کیا فارس و روم جیسی، اپنے وقت کی جابر قومیں سائنسی ترقی اور ایجادات کے زور پر مسلمانوں سے مغلوب ہوئی تھیں؟ ہمارے لئے مثال ہر حال میں مدینۃ النبیؐ کی وہ کچی بستی ہی ہے جس نے قیصر و کسری جیسے طاغوتوں کے دانت کٹ کر دیے، نہ قرطہ جیسے شہر جن کے فنِ تعمیر کے نادر نہ نہ ہے، علوم و فنون کی کرشمہ سازیاں دفاعی اسلام کے پکھا کام نہ آسکیں اور یہ سر زمینیں پھر بھی ہم سے چھین لی گئیں اور آج یہ بتیاں نہ نہ ہے، عبرت کے سوا کچھ نہیں۔ الغرض ہمارا مسئلہ "سوال کی کی" نہیں، بلکہ ان ہاتھوں کی کمی ہے جو نیسر و سائل کو استعمال میں لا سکیں، ان ڈھنوں کی کمی ہے جو فرض مقدم کو پچانیں، ان دلوں کی کمی ہے جن میں اللہ کے سامنے جواب دہی کا خوف ہو... ان آنکھوں کی کمی ہے جن سے نکلے والے آنسو... محض آنسو نہ ہوں بلکہ وہ بنداد فلسطین، اور کشمیر و شیشان میں بہنے والے خون مسلم کا مدارا بھی بن سکیں، جو ناموسِ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی خاطر صرف با تین نہ بنا سکیں، کچھ کر کے بھی دکھا سکیں!

آج ہمارے پڑوس افغانستان میں عالمی کفر کی افواج موجود ہیں اور امریکی قبضے کو مستحکم بنائے ہوئے ہیں۔ امریتِ اسلامیہ افغانستان پر نیٹ، ایساں غیرہ کے قابل میں کیا جانے والا صلیبی حملہ، امریکہ و یورپ کی طرف سے اسلام پر مسلط کرد جگ کا ہم ترین محاذ ہے۔ اس لئے کہ اسلام کی محبت، شریعت کی تفہیذ اور عالمِ اسلام کے مہاجرین کی بیزانی مسلمانان خراسان کے وہ "جرائم" ہیں جو عالمی کفر کی ہریت کا سامان بن گئے۔ امریکہ اور برطانیہ سمیت کل ۳۶ کے قریب ممالک جو نیٹ اور

اس کے اتحادی ہیں، افغانستان پر امریکی قبضے میں شریک ہیں۔ یہ دراصل ایک بڑی مہم کا حصہ ہے۔ ان کا ہدف صرف وہ جری افغان قوم ہی نہیں جس نے دس سال تک روئی عفریت کا مقابلہ اپنی حمیت ایمانی کے بل پر کیا، اور سرخ ریچچ کو گھر سے بے گھر کیا، بلکہ ان کی پڑوی میزبان قوم بھی ہے جس نے ان کے لاکھوں مہاجرین کو پناہ دی، وہی قوم جس نے لا الہ الا اللہ کی بنیاد پر ایک ملک تشکیل دیا، جو ایک جانب مغرب میں عالمی صلیبی اتحادیوں کے لشکر سے، مشرق میں ہندو سے، شمال میں دہریوں سے اور جنوبی پانیوں میں، ”عظیم تر اسرائیل“ کے محافظوں سے گھری ہوئی ہے، جو ہر معاذ پر اغیار کی اسلام دشمنی کا تختہ مشق بنی ہے لیکن پھر بھی سمجھتی ہے کہ ”ہماری باری نہیں آئے گی!“ اسی طرح ان کے پیش نظر کشمیری قوم کو جہاد کے راستے سے ہٹانا بھی ہے جس نے پندرہ سال تک اپنے ایک لاکھ مردوؤن، بست پرستوں سے مقابلے کے لئے اللہ کی راہ میں قربانی کے لئے پیش کر دیئے۔

اس وقت اسلامی امارت افغانستان پر حملہ اور قبضے میں شریک زیادہ تعداد تو امریکہ، برطانیہ، جرمنی، اٹلی، کینیڈا اور فرانس کی فوجوں کی ہے لیکن دیگر؛ آسٹریا، بولیگیم، کروشیا، چیک ری پلک، ڈنمارک، ایسٹونیا، فن لینڈ، مقدونیہ (سابقہ یوگوسلاویہ)، یونان، ہنگری، آسٹریلینڈ، آئرلینڈ، لیتوانیا، لیکزمبرگ، ہالینڈ، نیوزی لینڈ، ناروے، پولینڈ، پرتگال، رومانیہ، سلوواکیہ، سلووینیا، سین، سویڈن اور سویٹزرلینڈ بھی شامل ہیں۔ امریکہ کے بال مقابل یورپ کو اپنا ”ہمدرد“ سمجھنے والے سادہ لوحوں کو اس فہرست پر ایک بار ضرور غور کر لینا چاہیے۔ حقیقت میں مغرب افغانستان میں اپنی تہذیب کے بقا کی جنگ لڑ رہا ہے، لیکن پسپائی اس کا مقدر ہے، ان شاء اللہ، والله علی کل شیء قادر۔ ادھران میں سے بیشتر صلیبی اقوام عراق میں بھی اسلامیان امت کے خلاف پوری یکسوئی سے برسر پکار رہیں۔ یہاں ان کی کل تعداد تقریباً ۲۶ ہے۔ مشرقی یورپ کی صلیبی اقوام کے ساتھ ساتھ جاپان جیسا ”غیر عسکری“ ملک بھی اس جنگ میں صلیب کے مور چوں میں ہے، جب کہ چین بظاہر مغرب مخالف ہوتے ہوئے بھی ہر قرار دا ظلم میں عالمی کفر کا شریک ہوتا ہے۔ صلیبی جنگ کا ایک مشرقی حاذشیشان میں کھلا ہوا ہے۔ اور یہ تو شمن کے وہ مورچے ہیں جو سب کی نگاہوں میں ہیں، لیکن

وہ یلغار جو تعلیم، اقتصاد، ابلاغیات، ثقافت، ادکار اور تعاونی عالمہ سمیت دوسرے خفیہ مجاز اول پر جاری ہے اس کا حساس کتوں کو ہے؟ اور کتنے اس کے مقابلے کے لئے تیار ہیں؟ مشکل کی اس گھڑی میں مبارک ہیں وہ لوگ جو اپنوں کی بے اقتانی کے باوجود اسلام اور مسلم سر زمینوں کا دفاع کر رہے ہیں، ملامت کرنے والوں کی ملامت سے بے پرواپنے رسول کی فضیلیں کٹائے جا رہے ہیں، امت کو ذات کے گڑھ سے نکالنے کے لئے خود اپنی توہین برداشت کر رہے ہیں۔ دنیاوی زندگی کے ان چھیلوں، قبر کی تنگ و تاریک کوٹھڑیوں میں، اور قیامت کی ہولناکیوں میں اللہ کی معیت ان کے ساتھ ہے، فرشتے ان کے دوست ہیں ان شاء اللہ، اور یہ سب مشقتوں دنیا و آخرت میں ان کے خوب کام آئیں گی کیونکہ یہی تو وہ لوگ ہیں جو سب سے بڑھ کر اپنے مالک کی رحمت کے امیدوار ہیں:

﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ (البقرة: ٢٨)

”بے شک جو لوگ ایمان لائے اور جنہوں نے بھرت کی اور اللہ کی راہ میں بڑے، وہ اللہ کی رحمت کے امیدوار ہیں۔ اور اللہ بخشنے والے، مہربان ہیں۔“

اللہ عزوجل کی رحمت کے طلب گاریہ لوگ دنیا میں دعوت اسلام کی سر بلندی کے خواب دیکھنے والے ہیں۔ ایک ایسا خواب جس کی تعبیر پر ہمارا یقین اس سے کہیں زیادہ ہے جتنا یقین ہمیں کل کے سورج کے طلوع ہونے پر ہے! تجیہ یہ ہے کہ وہ امت جس کا مقصد و جواد بطور امت ہے ہی یہ کہ اس دنیا سے مکر کو ختم کرے، نیکی کا چلن عام کرے وہ اپنے اساسی فریضے سے کبھی سبد و شنبیں ہو سکتی۔ اس کے کبھی وابستگان کو گھوم پھر کر اسی لا جائے عمل کی طرف آنا ہے جو ازال سے اس کے لئے مقرر ہے:

﴿كُنْتُمْ خَيْرًا مِّمَّا يُرَجَّعُ إِلَيْكُمْ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَايُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾ (آل عمران: ١٤٠)

”تم عالم میں بھی گئی سب امور سے بہتر ہو۔ ابھی کاموں کا حکم کرتے ہو اور بہرے کاموں سے منع کرتے ہو اور اللہ پر ایمان لاتے ہو۔“

اللہ رب العزت نے اس امت کو چنانی اس کام کے لئے ہے، یا اس امتِ توحید کا عالمگیر بذف  
جس کا حصول ایک مسلسل عمل ہے۔ اللہ اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی صریح مبشرات پر ہمارا ایمان  
ہے۔ حق کا غلبہ حق ہے۔ یہود و نصاریٰ اور مشرکین کی تہذیبیں اور ان کا بنایا ہوا عالمی جبر کا ڈھانچہ، یہ  
سب دنیا سے مت جائیں گے۔ یہ وہ گرتی ہوئی دیواریں ہیں جن کا فکری اور عملی سہارالدین، ان سے  
مکالہ کرنا، چاہے یہ مکالہ بین المذاہب ہم آنہکی کے نام پر ہو یا باقاعدے ہائی کے سفید پر چم تے،  
در اصل جاہلی اقدار کو ایک حقیقت کے طور پر تسلیم کرنا ہے۔ باطل افکار کے ان سایوں کا انجام ہجی  
دیواروں کے ساتھ مقدر ہے۔ ”اگر آپ ہمارے معبودوں کو قبول کر لیں تو ہم بھی آپ کے خدا کی  
عبادت کریں گے“، اور ”ہمارے خداوں کو برا بھلانہ کہا جائے“... جاہلیت کا قدم مطابق ہے۔ وہی  
جاہلیت آج مغربی اقدار و تہذیب کا زیور پہن کر، پھر ہمارے سامنے نمودار ہوئی ہے اور چاہتی ہے کہ  
ہم اس کی برتری کو قبول کر لیں؛ اسلام کے بجائے جمہوریت ہماری اساس، شریعت کے بجائے  
سرمایہ داری ہمارا طریق زندگی، قرآن کے بجائے انسانی و ساتیر ہمارا الٹھ، عمل، وہی اخوت کی جگہ  
”انسانیت“ ہماری پیچان، اور بیت کعبہ کے بجائے بیت ایض ہمارا معنوی اور عملی قبلہ ہن جائے۔  
اس ساری جاہلیت کے مقابلے میں، بحیثیت مسلمان ہمارا جواب وہی ہے جو ہمارے رازق نے ہمیں  
تعلیم فرمایا ہے، اور جسے ہم اپنے (واحد) پر صحیحے میں لکھا ہوا پاتے ہیں:

﴿فُلْ يَأْيَهَا الْكُفَّارُونَ ﴿١﴾ لَا أَغْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿٢﴾ وَ لَا أَنْتُمْ عَبْدُونَ مَا أَغْبُدُ ﴿٣﴾  
وَ لَا آنَا عَابِدٌ مَا عَبَدْتُُمْ ﴿٤﴾ لَكُمْ دِينُكُمْ وَ لِي  
دِينِ ﴿٥﴾ (سورة الكافرون)

”آپ کہہ دیجیے کہ اے کافرو! نہ میں عبادت کرتا ہوں اس کی جس کی تم عبادت کرتے ہو، نہ  
تم عبادت کرنے والے ہو اس کی جس کی میں عبادت کرتا ہوں۔ اور نہ میں عبادت کروں گا  
اس کی جس کی تم عبادت کرتے ہو، اور نہ تم اس کی عبادت کرنے والے ہو جس کی میں  
عبدات کر رہا ہوں۔ تمہارے لئے تمہارا دین ہے اور میرے لئے میرا دین ہے۔“  
اللہ کا یہ سچا دین توحید کے اقرار اور شرک سے انکار کی اساس پر قائم ہے۔ اس دعوت کی سر بلندی

مطلوب ہے۔ تو انہیوں کا راہ مقصود میں کھپنا، اموال کا اہداف منصوص میں لگانا عقل مندی کی دلیل ہے۔ آگ جب بھڑک اٹھے تو اس کا بھانا ہی وقت کا اہم ترین ہدف ہوتا ہے، اس میں کوئے دلتے بھٹکتے نہیں ہوں ”يَسَارُ كُونِيْ بَرُدًا وَ سَلَمًا“ ”اے آگ سرد ہو جا اور سلامتی ہن جا“ کی صد سنتے رہتے ہیں، بے گھر کیوں نہ ہوں ”لَا تَحْزِنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا“ ”غم نہ کرو، اللہ ہمارے ساتھ ہے“ کا وعدہ انھیں رکنے نہیں دیتا، کیونکہ مالک نے ان کے رستے کے ساتھ ”فِي سَبِيلِ اللَّهِ“ کی خوشخبری شلک کی ہے۔ چلنے والے کو اس راہ پر اللہ ملتا ہے، اس تک پہنچنے کا ایک نہیں سمجھی راستے نظر میں آ جاتے ہیں... ”لَنَهْدِيْنَاهُمْ سُبْلَنَا“ ”ہم ضرور بالضرور ان کو اپنے رستے دکھادیں گے“.... پس اے اللہ کے مدگار! تباہی میں کھبرانامت اور مشکل میں اداں نہ ہونا! کہ تمہارے اس قافلے کی نسبت امام الجاہدین رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ہے، آپؐ ہی کے لفظ پاہیں جن کو تم نے سنگ ہائے میل کہا ہے، آپؐ ہی کی ہدایات ہیں جن کو تم نے قابل اتباع جانا ہے، آپؐ ہی کے فیصلے ہیں، جنہیں تم نے قبول کیا ہے۔ اگر یہ نقوش پا، یہ ہدایات اور یہ فیصلے تم نے چے دل سے قبول کئے ہیں تو سن لو کہ پھر تمہارے لئے انؐ کی جانب سے خوشخبریاں اور تمہاری راہ کے بالعکس، دنیا پرستی اختیار کرنے والوں کے لئے وعیدیں ہیں:

((تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَ عَبْدُ الدَّرْهَمِ وَ عَبْدُ الْخَمِيصَةِ، إِنْ أَغْطِيَ رَضِيَ وَ إِنْ لَمْ يُعْطِ سَخْطَ، تَعِسَ وَ اتَّكَسَ، وَ إِذَا شِيكَ فَلَا انتِقَشَ، طُولِي لِعَبْدِ الْحِدِّ  
بِعَنَانِ فَرَسِهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَشْعَثَ رَأْسَهُ، مُغْبِرَةً قَدْمَاهُ، إِنْ كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ  
كَانَ فِي الْحِرَاسَةِ، وَ إِنْ كَانَ فِي السَّاقِهِ كَانَ فِي السَّاقِهِ، إِنْ اسْتَأْذَنَ لَمْ يُؤْذَنْ  
لَهُ وَ إِنْ شَفَعَ لَمْ يُشَفَّعُ)) (بخاری کتاب الجنہ، باب الحراسۃ فی الغزو  
فی سبیل اللہ)

”تباه ہو جائے دینار کا بندہ اور درہم کا بندہ، اور کمبل (چادر) کا بندہ۔ اگر اسے دیا جائے تو خوش اور نہ دیا جائے تو غصے ای تباہ ہو جائے اور منہ کے بلگرے! اور اگر اسے کاشنا چھے تو (اللہ کرے کہ) نہ نکلے۔ مبارک ہو اس بندے کو جو اللہ کی راہ میں اپنے گھوڑے کی باگ

تھا مے ہوئے ہو، بال بکھرے اور گرد آلو د پاؤں! اگر اسے پھرے پر لگا دیا جائے تو پھر ا دے، اور اگر پچھلے لشکر میں چھوڑ دیا جائے تو پچھلے لشکر ہی میں رہے۔ اگر اجازت مانگتے تو اجازت نہ ملے اور اگر سفارش کرتے تو اس کی سفارش نہ میں جائے۔“

پس مبارک ہوا۔ قافلہ نور کے شہر سوارو! کہ تمہارا راستہ قبل رشک ہے۔ غربتِ اسلام کے اس دور میں تمہاری آنکھیں اہل دنیا کی چکا چوند سے مرعوب نہ ہو جائیں۔ تم عمل کی دنیا میں اُس ہستی کے وارث ٹھہرے جس نے دم رخصت، جب کہ گھر کا انداج بھی رہن پر لیا گیا تھا، کئی چمکتی تیز دھار تلواریں اپنے درود یا وار پر لکھتی چھوڑی تھیں، علیہ الصلوٰۃ والسلام۔ مبارک ہو کہ تم اس دنیا میں قافلہ جہاز کی جانشینی کے اور اس جہان میں سالارِ قافلہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمیشی کے بحق امیدوار ہو! و حُسْنَ اولنک رفیقاً۔

اے ساتھیو! اپنے اخلاص کو پرکھو، اپنے نصیب کو جانچو، تقویٰ کو اپنا امام بناؤ ﴿اتقُوا اللّهُ﴾ اور بچوں کے ساتھ ہو جاؤ ﴿وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ﴾ چاہے وہ جہاں کہیں بھی ہوں۔ ناموں کی تھیات میں پڑھنا کہ یہ آئے روز بدلتی رہتی ہیں، کاموں کی فہرست کو جانچنا کہ یہ تاریخ میں شبت ہو جاتے ہیں، دشمن کی حقیقت کو سمجھنا، دوستوں کی تلاش آسان ہو جائے گی! دیکھو! سبیل اللہ کو ٹھکرانا آخرت کے کسی سچے راہی کے لئے ممکن نہیں ہوتا۔ جس نتیجے پر بہت سے لوگ آئندہ پہنچیں گے، تم اس پر آج پہنچ جاؤ!

سنوات وقت نے ہمیشہ ثابت کیا ہے کہ وحی کا کامل اتباع ہی ہر دور میں کشتی کوچ ہوتا ہے۔ اس سے باہر کتنی ہی بلند چوٹی ہو، پانی کو اُس تک پہنچنا ضرور ہے۔ پھر کشتی سے دور بہنے کا فائدہ؟ اسلام کے کوہاں کی چوٹی "ذروۃ سنامہ" کو اختیار نہ کرنے سے حاصل؟

دیکھو! یہ سبیل اللہ ہے! اللہ کا راستہ ہے! بہت شفاف، بہت واضح! تو حید کے نام لیوا قافلہ در قافلہ اس پر نکلتے رہیں گے، نور کی یہ شاہراہ آبادر ہے گی، جنوں کی کھیتیاں کپتی رہیں گی، سروں کے سودے ہوتے رہیں گے۔ سود و زیاب کے زانچے وہ بنائے جس کے لئے دنیا اہم تر ہو، جس کا بھروسہ و سائل پر ہو، لیکن جس نے تفویض و توکل کا ذائقہ چکر کھا ہو، جو ﴿أَفَوْضُ أَمْرِي إِلَى

اللَّهُ ۝ ”میں اپنا معاملہ اللہ کے سپرد کرتا ہوں“، کا اقرار کرتا ہو، جس کی نظر ﴿كُتُبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ﴾ ”تم پر جنگ فرض کر دی گئی ہے“، پہ ہو، جان و مال اُس کے رجتے کب ہیں کہ وہ آزاد مرضی سے کوئی فیصلہ کرے!

اے ہمارے رب ہمیں توفیق دیجئے کہ ہم آپ کو اور آپ کے عائد کردہ کسی فریضے کو بھول ن جائیں کیونکہ ہم اس کا ختم نہیں کر سکتے کہ آپ ہمیں بھول جائیں! کہ آپ کو بھول کر ہم جائیں گے کہاں؟

﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَإِنْسَهُمْ أَنفُسُهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسَقُونَ ۝  
لَا يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ ۝

(الحضر: ۱۹-۲۰)

”اور ان لوگوں جیسے نہ ہونا جنھوں نے اللہ کو بھلا دیا تو اللہ نے انھیں ایسا کر دیا کہ وہ خود اپنے آپ کو بھوا گئے، یہ بدکروار لوگ ہیں۔ جہنم والے اور جنت والے برابر نہیں، ابل جنت تو کامیاب ہونے والے ہیں۔“

اللَّهُمَّ إِنَا نَسْأَلُكَ الْجَنَّةَ وَ نَسْتَجِيرُ بِكَ مِنَ النَّارِ (آمین)

## مقدمہ کتاب

عبداللہ عزام (شہید)

بے شک تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں۔ ہم اسی کی حمد بیان کرتے ہیں، اسی سے مدد مانگتے ہیں، اسی سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور اسی کے حضور توبہ کرتے ہیں۔ اپنے نفس کی شرaronوں اور اعمال کی برائیوں سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ جسے اللہ ہدایت دے اسے کوئی بھٹکانے والا نہیں اور جسے وہ گمراہ کر دے اسے کوئی راہ پر لگانے والا نہیں۔ میں اس بات کی شہادت دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی الہ نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔ اے اللہ! کام وہی آسان ہے جسے آپ آسان فرمادیں اور اگر آپ چاہیں تو غم سہنا بھی آسان ہو جائے۔

میں نے اصلاح جب یفتوقی لکھا تھا تو یہ اپنے موجودہ جنم سے کہیں بڑا تھا۔ پھر میں نے اسے فضیلۃ الشیخ عبدالعزیز بن باز کے سامنے پیش کیا اور انھیں پڑھ کر سنایا۔ آپ نے اسے پسند کیا، اس کی تائید کی اور کہا کہ: ”إِنَّهَا طَيِّبَةٌ“؛ ”یقیناً یا عمدہ ہے۔“ لیکن ان کی رائے یقینی کہ میں اسے کچھ مختصر کر دوں، وہ خود اس کا مقدمہ لکھیں اور پھر اسے چھپوادیا جائے۔ چنانچہ میں نے اسے مختصر کیا، مگر پھر جو کے ایام آگئے اور شیخ اہن باز مصروف رہے اور اللہ کا کرنا کچھ ایسا ہوا کہ یفتوقی دوبارہ آپ کو دھانے کا موقع نہ مل سکا۔ بعد میں شیخ اہن باز حفظ اللہ نے جدہ کی مسجد بن لادن اور ریاض کی جامع مسجد الکبیر میں یہ فتویٰ دیا کہ آج اپنی جانوں کے ساتھ جہاد میں شرکت فرض میں ہے۔

پھر میں نے یہ فتویٰ، آخر میں دیئے گئے پچھے اضافی سوالوں کے بغیر، جوں کا توں قابل احترام شیوخ عبداللہ علوان، سعید حوی، محمد نجیب المطعی، دکتور حسین حامد حسان اور عمر سیف کے سامنے بھی پیش کیا اور انھیں پڑھ کر سنایا۔ ان سب اہل علم نے اس فتوے سے اتفاق کیا اور بیشتر نے اس پر دستخط بھی کر دیئے۔ اسی طرح میں نے شیخ محمد بن صالح بن شیعین کو بھی یہ فتویٰ پڑھ کر سنایا اور آپ نے بھی

اس پر اپنے دستخط کر دیئے۔ نیز، محترم شیخ عبدالرزاق عشفی، شیخ حسن ایوب اور دکتور احمد العسال نے بھی ایسے ہی فتاویٰ دیئے۔

پھر میں نے حج کے ایام میں منی میں واقع مرکز الشوعیۃ العامة میں خطاب کیا، جہاں پوری اسلامی دنیا سے تعلق رکھنے والے ایک سو سے زائد علماء کو اسی فتوے کا خلاصہ سناتے ہوئے میں نے کہا:

اتفاق السلف والخلف و جميع الفقهاء والمحدثين في جميع العصور  
الإسلامية أنه: إذا اعتدى على شبر من أراضي المسلمين أصبح الجهاد  
فرض عين على كل مسلم ومسلمة، بحيث يخرج الولد دون إذن والده  
والمرأة دون إذن زوجها.

”تمام سلف وخلف اور اسلامی تاریخ کے ہر دور میں تمام فقهاء اور محدثین اس بات پر متفق رہے ہیں کہ:

اگر مسلمانوں کی سر زمین کے کسی گز بھر حصے پر بھی حملہ ہو، تو جہاد بر مسلمان مرد و عورت پر فرض عین ہو جاتا ہے۔ ایسی صورت میں بیٹا باپ کی اور عورت شوہر کی اجازت کے بغیر نکلیں گے۔“

پھر میں نے ان سے یہ بھی کہا کہ میں گز شستہ تین سالوں سے جہاد افغانستان میں شریک ہوں اور اپنے تحریکات اور مجاہدین کے امراء کی آراء کی روشنی میں پورے وثوق سے یہ بات کہتا ہوں کہ جہاد افغانستان کو آج مردانہ کارکی ضرورت ہے۔ پس اے علمائے کرام!

آپ میں سے کسی کو بھی اگر اس رائے پر کوئی اعتراض ہے تو بتائیے؟“

کسی ایک عالم نے بھی کوئی اعتراض نہ کیا، بلکہ دکتور اور لیں نے یہ کہا کہ ”میرے بھائی! اس مسئلے میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں“۔ چنانچہ علماء کی اس بھرپور تائید کے بعد میں نے یہ فتویٰ چھپوایا ہے تاکہ اللہ سے ہمارے لئے دونوں جہانوں میں نفع کا باعث بنائے اور تمام مسلمانوں کو اس سے فائدہ پہنچائے۔

عبداللہ عزّام (شہید)



## باب اول

حملہ آور دشمن کو مسلمانوں کی سر زمین سے نکالنا

اہم ترین فرض عین



## حملہ آور دشمن کو مسلمانوں کی سر زمین سے نکالنا

### اہم ترین فرض عین

بے شک تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں۔ ہم اسی کی حمد بیان کرتے ہیں، اسی سے مدد مانگتے ہیں، اسی سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور اسی کے حضور توبہ کرتے ہیں۔ اپنے نفس کی شرارتیں اور اعمال کی برائیوں سے اللہ کی پناہ مانگتے ہیں۔ جسے اللہ ہدایت دے اسے کوئی بحث کرنے والا انہیں اور جسے وہ گمراہ کر دے اسے کوئی راہ پر لگانے والا انہیں۔ میں اس بات کی شہادت دیتا ہوں کہ اللہ کے سماں کوئی انہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں۔ اور میں گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔ درود وسلام ہو آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آں پر اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام اصحاب پر۔ ما بعد:

یہ اللہ تعالیٰ کی خاص رحمت ہے کہ اس نے ہمارے لئے اسلام کو بطور دین چنان، اسے تمام جہانوں کے لئے باعثِ رحمت بنایا، اور سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کے ہمراہ خاتم النبیین بنایا کر بھیجا۔ پھر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم دلائل وبرائیں سے اس دین کی حقانیت واضح فرمائے تو اللہ تعالیٰ نے تنخ و نسان سے اس دین کی نصرت فرمائی۔ امام احمد اور طبرانی ایک صحیح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان نقل کرتے ہیں:

((بَعُثْتُ بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ بِالسَّيْفِ "مجھے قیامت تک کے لیے تلوار کے ساتھ  
مَعْوِثٌ كیا گیا ہے، یہاں تک کہ اللہ وحدہ لا  
حَتَّیٰ يُعْبَدُ اللَّهُ وَحْدَةً لَا شَرِيكَ لَهُ وَ  
جَعَلَ رِزْقَنِيَ تَحْتَ ظَلَّ رُمْحِيَ وَجَعَلَ  
الَّذِلُّ وَالصَّغارُ عَلَى مَنْ خَالَفَ أَمْرِي))  
رُزق میرے نیزے کے سامنے تلے رکھا گیا

وَمَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ۔))  
 ہے اور جس نے بھی میرے امر کی مخالفت کی،  
 (صحيح الجامع الصغير للألبانی) اس کے لئے ذات اور پستی رکھ دی گئی ہے۔  
 اور جس نے کسی قوم کی مشاہدات اختیار کی وہ  
 انھی میں سے ہے۔“ (۲۸۲۸)

**زمین کی اصلاح کا دار و مدار ”قانون دفع“ پر رکھا گیا ہے**

الله حکیم و علیم نے زمین کی اصلاح کا دار و مدار ”قانون دفع“ پر رکھا ہے، جس کا ذکر قرآن ان الفاظ میں کرتا ہے:

﴿وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ﴾ ”اور اگر اللہ انسانوں کے ایک گروہ کو  
 بَعْضٌ لَفَسَدَتِ الْأَرْضَ وَلِكِنَ اللَّهُ ذُو  
 فَضْلٍ عَلَى الْعَالَمِينَ ۝“ (آل عمران: ۲۵۱) زمین فساد سے بھر جاتی، لیکن اللہ اہل عالم پر  
 بڑا مہربان ہے۔“

یہ بنی نوع انسان پر اللہ کی خصوصی مہربانی ہے کہ اس نے ان کے لئے دفع فساد کا یہ قانون جاری فرمایا اور اسے ہمارے لئے اپنی پاک کتاب میں بیان بھی کر دیا ہے۔ یہ ”قانون دفع“ دراصل حق و باطل کی شکل میں کا دوسرا نام ہے۔ تمام انسانیت کی بھلاکی اسی معركے سے وابستہ ہے۔ حق کی فرمائی اور قیادت اسی کے ذریعے قائم ہوتی ہے اور دنیا میں خیر پھیلانے کا ذریعہ بھی یہی ہے۔ دینی شعائر اور عبادات گاہیں بھی اسی کی بدولت محفوظ ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَلَوْلَا دَفَعَ اللَّهُ النَّاسَ بَعْضَهُمْ﴾ ”اور اگر اللہ انسانوں کے ایک گروہ کو دوسرے  
 بَعْضٌ لَهَدَمَتْ صَوَامِعَ وَبَيْعَ وَ  
 صَلَوَاتٍ وَمَسَاجِدٍ يُذَكِّرُ فِيهَا اسْمَ اللَّهِ  
 كَه خلوت خانے اور گرجے اور (یہود) کے  
 كَثِيرًا وَلَيَنْصُرَنَ اللَّهُ مَنْ يُنْصَرَةً“ معبد اور (مسلمانوں کی) وہ مسجدیں جن میں

إِنَّ اللَّهَ لَقُوَّىٰ عَزِيزٌ<sup>۱۰۰</sup> (الحج: ۳۰) اللہ کا نام کثرت سے لیا جاتا ہے، سب منبدم  
ہونے گئے ہوتے۔ اور جو اللہ کی مذکورے گا، اللہ  
بھی ضرور اس کی مذکورے گا۔ بے شک اللہ  
قوت والا اور غلبے والا ہے۔

کتاب اللہ کے بے شمار صفات اس ”قانون دفع“ یا ”قانون جہاد“ کی تفصیلات پر مشتمل ہیں، تاکہ  
اس بارے میں کوئی ابہام باقی نہ رہے کہ حق کے پاس اپنے دفاع کے لئے قوت کا ہونا ایک ناگزیر امر  
ہے۔ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ تتنی ہی بارحق صرف اس وجہ سے پست اور مغلوب ہوا کہ حق والے اس  
کا ساتھ چھوڑ گئے اور تتنی ہی مرتبہ باطل، باطل والوں کی حمایت اور قربانیوں کے باعث سر بلند ہو گیا۔

## جہاد فی سبیل اللہ کی عمارت کے دو بنیادی ستون

جہاد فی سبیل اللہ کی عمارت دو بنیادی ستونوں پر قائم ہوتی ہے:  
۱۔ صبر، جود را صل قلب و روح کی شجاعت کا مظہر ہے۔

۲۔ تحفاظت، جو اللہ کی راہ میں جسم و جاں لگادینے کا دوسرا نام ہے۔ (اور بے شک جان قربان  
کرنے سے بڑھ کر تحفاظت اور کیا ہو سکتی ہے؟)  
امام احمد رحمۃ اللہ علیہ صحیح حدیث میں روایت کرتے ہیں:  
((أَلَا يَمَانُ الصَّابِرُ وَالسَّمَاحَةُ)) ”ایمان صبر و تحفاظت کا نام ہے۔“

(سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني، رقم: ۵۵۳)

حافظ ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

و لِمَا كَانَ صَلَاحًا بْنِي آدَمَ لَا يَتَمَ فِي دِينِهِمْ وَ دُنْيَا هُمْ إِلَّا بِالشَّجَاعَةِ  
وَ الْكَرَمِ، بَيْنَ اللَّهِ سَبَحَانَهُ أَنْ مَنْ تَوَلََّ عَنِ الْجَهَادِ بِنَفْسِهِ أَبْدَلَ اللَّهُ بِهِ مِنْ  
يَقُومَ بِذَلِكَ: ((إِلَّا تَنْفَرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَ يَسْتَبْدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَ لَا  
تَضْرُرُوهُ شَيْئًا وَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ)) (آل عمران: ۳۹)

”پوکنے بھی نوع انسان کے دین و دنیا، دونوں کی بھلائی شجاعت و سخاوت کے بغیر ناممکن ہے، اسی لئے اللہ تعالیٰ نے یہ بات واضح فرمادی ہے کہ جو کوئی بھی جہاد میں جان کھپانے سے ہاتھ کھینچ گا، اللہ تعالیٰ اسے بھاکر کسی ایسے کو اس کی جگہ لے آئیں گے جو اس فریضے کو داکرتا ہو، (چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے): ﴿إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَ يَسْتَبِدِّلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَ لَا تَضُرُّهُ شَيْئًا وَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (التوبہ : ۳۹)

”اگر تم نہ نکل تو اللہ تمہیں دردناک عذاب دے گا اور تمہاری جگہ کسی اور گروہ کو لے آئے گا اور تم اسے کچھ نقصان نہ پہنچا سکو گے اور یقیناً اللہ ہر شے پر قادر ہے۔“

(مجموعہ الفتاویٰ: ۱۵۷/۲۸)

## دو بدترین صفات

جان و مال کھپانے کی اسی ابھیت کے پیش نظر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بخل اور بزدیلی کو (جو سخاوت اور شجاعت کی ضد ہیں) بدترین صفات قرار دیا ہے، کیونکہ یہ افراد کے بگاڑ اور معاشروں کی تباہی کا باعث بنتی ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

((شُرُّمَا فِي رَجُلٍ شُحٌّ هَالِعُ وَجُبْنٌ خَالِعٌ)) ”دو بدترین صفات جو کسی انسان میں ہو سکتی ہیں وہ یہ شدید بخل اور سخت بزدیلی“۔

(أبو داود: كتاب الجهاد: في الجرأة) والجب، وهو حديث صحيح

مسلمانوں کی طویل تاریخ اس بات پر شاہد ہے کہ ہمارے سلف صالحین جہاد کے اسی الہی قانون پر عمل پیرا رہے۔ نبیت اللہ نے دنیا کی قیادت کا تاج انھی کے سر پر رکھا اور انسانیت کی رہنمائی بھی انھی کے نصیب میں آئی۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

((وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَنَمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَ كَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ)) ”اور جب انھوں نے صبر کیا اور ہماری آیات پر یقین لاتے رہے تو ہم نے ان کے اندر ایسے پیشوایا کر دیئے جو ہمارے حکم سے رہنمائی کرتے تھے۔“

اسی طرح ایک صحیح حدیث میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:  
 ((صَلَاحٌ أَوَّلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ بِالزُّهْدِ وَالْيَقِينِ)) ”اس امت کا پہلا حصہ زہد (یعنی دنیا سے  
 وَ يَهْلِكُ آخِرُهَا بِالْبُخْلِ وَالْأَمْلِ)“ (بے رغبتی) اور یقین کی وجہ سے درست تھا اور  
 (رواهِ احمد و الطبرانی فی الأوسط والیقہ، اس کا آخری حصہ بغل (کنجوئی) اور (لبی چوڑی)  
 صحیح الجامع الصغیر، رقم: ۳۸۲۵) تمناؤں کی وجہ سے ہلاک ہوگا۔

اسلاف کے اس سنہری دور کے بعد مسلمانوں کی جو شیئں آئیں وہ قوانین الہی کو چھوڑ جیھیں۔  
 ان لوگوں نے اللہ کو بھلا کیا تو اللہ نے بھی انھیں بھلا دیا اور انھوں نے احکاماتِ شریعت کی ناقدری کی تو  
 وہ خود بھی بے وقت ہو کر رہ گئے:

﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا  
 الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَتِ فَسَوْفَ  
 يُلْقَوْنَ غَيَّابًا﴾ (مریم: ۵۹)  
 ”پھر اگلی نسلوں کے بعد ایسے ناخلف ان کے  
 جانشین ہوئے کہ انھوں نے نماز ضائع کر دی  
 اور نفسانی خواہشات کے پیچھے پڑ گئے، سو وہ  
 عقریب نقصان اٹھائیں گے۔

ان کی بد اعمالیاں ان کے لئے خوشنما بنا دی گئیں اور خواہشات کی پیر وہی ان کا طریقہ زندگی  
 بن گیا۔ رسولِ اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

((إِنَّ اللَّهَ يَعْصُمُ كُلَّ جُعْطَرِيَ جَوَاطِ  
 سَخَابٍ فِي الْأَسْوَاقِ، جِيفَةً بِاللَّيلِ،  
 حِمَاراً بِالنَّهَارِ، عَالِمًا بِالدُّنْيَا، جَاهِلًا  
 كَرْتَهِ جَسْ كَوْتَهِ كَرْتَهِ، جُورَاتِ بَهْرَمَدَه  
 بِالآخِرَةِ))

(صحیح الجامع الصغیر، رقم: ۱۸۷۸) لاش کی طرح (غافل پڑا رہتا ہو)، دن کو گدھے

کی طرح (دنیا کے دھندوں میں لگا رہتا ہو)،

دنیا کا تو خوب علم رکھتا ہو مگر آخرت کے معاملے

میں بالکل جا بدل ہو۔

## جہاد، ایک فریضہ گم گشته

امت مسلمہ نے جن فرانچ و اجبات کو بھلا دیا، پس پشت ڈال دیا، ان میں سب سے اہم جہاد کا گمشدہ فریضہ ہے۔ جب مسلمانوں کی عملی زندگی سے جہاد نکل گیا تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیشین گوئی کے عین مطابق سیالی پانی کے جھاگ کی طرح بے وزن و بے حقیقت ہو کر رہ گئے:

((يُوشِكُ الْأَمْمُ أَنْ تَدَاعِيَ عَلَيْكُمْ "تریب ہے کہ (کفر کی) تو میں تمہارے کُمَا تَدَاعِيَ الْأَكْلَةَ إِلَى قَصْعَتِهَا. فَقَالَ خلاف جنگ کرنے کے لیے ایک دوسرے کو قائل: وَ مِنْ قَلَّةٍ نَحْنُ يَوْمِنِدُ؟ قال: بَلْ اس طرح دعوت دے کر بدمیں گی جس طرح بھوکے ایک دوسرے و دستخوان پر دعوت دے کر بلا تے ہیں۔ اس پر ایک پوچھنے والے نے پوچھا کہ کیا اس وقت ایسا ہماری قلت تعداد کی و جس سے ہوگا؟ آپ نے فرمایا: ”(نہیں)، بلکہ اس وقت تو تم زیادہ تعداد میں ہو گے، لیکن تم سیالی پانی کے جھاگ کی طرح ہو گے۔ اور اللہ تعالیٰ تمہارے دشمنوں کے دلوں سے ضرور ہی تمہاری بیت ختم کر دیں گے اور تمہارے دلوں میں کمزوری ڈال دیں گے“ تو پوچھنے والے نے پوچھا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ کمزوری کیا ہو گی؟ فرمایا: ”دنیا کی محبت اور موت کی کراہت“۔ ایک اور روایت میں یہ الفاظ بھی ملئے ہیں: صحابہ نے پوچھا: یا رسول اللہ! یہ کمزوری کیا ہو گی؟ آپ نے فرمایا: ”تمہارا دنیا سے محبت کرنا اور تمہارا اقبال کو ناپسند کرنا“۔

الْسَّيْلِ وَ لَيْسَ زِغْنَ اللَّهُ مِنْ صَدُورِ عَذَوْكُمُ الْمَهَابَةُ مِنْكُمْ وَ لَيَقْدِفَنَ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنُ. فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَ مَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: حُبُ الدُّنْيَا وَ كَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ. وَ فِي رِوَايَةٍ قَالُوا: وَ مَا الْوَهْنُ يَا رَسُولَ اللَّهِ! قَالَ: حُبُّكُمُ الدُّنْيَا وَ كَرَاهِيَتُكُمُ الْقَتَالِ

(ابوداؤد: کتاب الملاحم: باب فی تداعی الأمم على الاسلام، ورواه أحمد بأسناد جيد وهو مذكور في سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم: ۹۵۸)

## جہاد فی سبیل اللہ کی دو اقسام

کفار کے خلاف جہاد کی دو اقسام ہیں:

۱۔ اقدامی جہاد (جہاد الطلب)

۲۔ دفاعی جہاد (جہاد الدفع)

۱۔ اقدامی جہاد (جہاد الطلب) اور اس کا شرعی حکم

اقدامی جہاد (جہاد الطلب) کا مطلب ہے:

”طلب الكفار فی بلادهم“، یعنی خود جنگ کی ابتداء کرتے ہوئے کفار کے علاقے میں گھس کر ان پر حملہ کرنا، جب کہ وہ مسلمانوں کے خلاف قتال کے لئے تیاری بھی نہ کر رہے ہوں۔

ایسے حالات میں جہاد فرض کفایہ ہوتا ہے، جس کی ادائیگی کام سے کم درجہ یہ ہے کہ:

۱۔ سرحدوں پر اہل ایمان کی اتنی تعداد ہر وقت موجود ہے جو سر زمین اسلام کے دفاع اور اللہ کے دشمنوں پر دہشت بٹھانے کے لئے کافی ہو۔

۲۔ سال میں کم از کم ایک مرتبہ مسلمان فوج کو کفار کے خلاف لڑنے کے لئے ضرور بھیجا

جائے۔

لہذا مسلمانوں کے امام کی ذمہ داری بنتی ہے کہ وہ سال میں ایک یا دو مرتبہ دارالحرب کی سمت لشکر روانہ کرے اور رعایا کا فرض بتائے ہے کہ وہ اس سلسلے میں امام کے ساتھ تعاون کرے۔ لیکن اگر امام کسی

لشکر کو نہیں بھیجا تو گناہ کا بوجہ اسی پر ہوگا۔ (حاشیۃ ابن عابدین: ۳/۱۳۸)

نقہاء (سال میں ایک مرتبہ لشکر بھیجی کے) اس مسئلے کو جزیے کے مسئلے پر قیاس کرتے ہیں۔

علمائے اصول فرماتے ہیں:

الجهاد دعوة قهرية فتحب إقامته بقدر الامكان حتى لا يقى إلا مسلم أو مسالم.

”جہاد قوت و غلبے کے ذریعے عوت پھیلانے کا نام ہے۔ پس جہاد کو استطاعت بھر قائم کرنا فرض ہے یہاں تک کہ کوئی ایسا شخص باقی نہ رہے جو مسلمان نہ ہو یا پھر مسلمانوں سے مصالحت نہ کر پکا ہو۔“

(حاشية الشروانى وابن القاسم على تحفة المحتاج على

المنهاج: ٩/٢١٣)

دفایعی جہاد (جہاد الدفع) اور اس کا شرعی حکم

دفاغی جہاد (جہاد الدفع) سے مراد ہے:

”دفع الکفار من بلادنا“ یعنی کفار کو مسلمانوں کے علاقوں سے باہر نکالنے کے لئے جہاد دفاعی جہاد فرض عین، بلکہ اہم ترین فرض عین ہے۔ چار صورتیں ایسیں ہیں کہ جن میں دفاعی جہاد تعین کے ساتھ ہر ایک پر فرض ہو جاتا ہے:

٤- إذا دخل الكفار بلدة من بلاد المسلمين.

جب کفار مسلمانوں کے کسی بھی علاقے میں گھس آئیں۔

#### ٢ـ إذا التقى الصفان و تقابل الزحفان.

جب کفر و اسلام کے لشکروں کا آمنا سامنا ہوا اور دونوں طرف کی صفائی ایک دوسرے سے تکرا جائیں۔

٣- إذا استنفر الإمام أفراداً أو قوماً وجب عليهم الفير.

جب امام کچھ افراد یا کسی قوم سے جہاد کے لئے نکلنے کا مطالبہ کرے، تو ان سب پر فرض ہو جاتا ہے کہ نکلیں۔

٣- اذا أسر الكفار مجموعة من المسلمين.

حـ کفار کچھ مسلمانوں کو قید کر لیں۔

## جب کفار مسلمانوں کے کسی علاقے میں گھس آئیں

سلف و خلف، چاروں فقہی مذاہب کے علماء، محدثین اور مفسرین، تاریخ اسلامی کے تمام ادوار میں اس بات پر غیر مشروط طور پر متفق رہے ہیں کہ اگر کفار مسلمانوں کے کسی بھی علاقے میں گھس آئیں تو وہاں بننے والوں اور ان کے قرب و جوار میں رہنے والوں پر جہاد فرضی میں ہو جاتا ہے۔ ایسی حالت میں اولاً دوالدین کی، یہوی شوہر کی اور مقرض قرض خواہ کی اجازت کے بغیر نکلیں گے۔

اگر دشمن کو پچھاڑنے کے لئے یہ سب لوگ ناکافی ثابت ہوں، یا یہ لوگ کوتاہی کریں، یا سستی سے کام لیں، یا بلا عذر بیٹھے رہیں تو یہ فرضیت عین دائرے کی شکل میں اگے عاقوں تک پھیلتی جائے گی، پہلے سب سے قریب والوں کو اپنی پیٹ میں لے گی، پھر ان سے قریب والوں کو۔ پھر اگر وہ لوگ بھی ناکافی ہوں یا کوتاہی کریں (اور مزید مجاہدین کی ضرورت برقرار رہے) تو فرضیت کا یہ دائرہ بتدربن آگے پھیلتا جائے گا یہاں تک کہ (ضرورت پڑنے پر) پوری زمین کے مسلمانوں کو اپنی پیٹ میں لے لے گا۔

شیخ الاسلام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

”وَمَا قَالَ الدُّفَعُ فَهُوَ أَشَدُّ أَنْوَاعِ دُفُعِ الصَّالِيلِ عَنِ الْحُرْمَةِ وَالدِّينِ فَوَاجِبٌ إِجْمَاعًا، فَالْعَدُوُ الصَّالِيلُ الَّذِي يُفْسِدُ الدِّينَ وَالدُّنْيَا لَا شَيْءٌ أَوْجَبُ بَعْدِهِ الْإِيمَانُ مِنْ دُفْعَهُ، فَلَا يُشْتَرِطُ لَهُ شَرْطٌ (كَالزَّادُ وَ الرَّاحِلَةُ) بَلْ يُدْفَعُ بِحَسْبِ الْإِمْكَانِ، وَقَدْ نَصَّ عَلَى ذَلِكَ الْعُلَمَاءُ، أَصْحَابُنَا وَغَيْرُهُمْ“ اہ۔

”... اور جہاں تک بات ہے ”دفاغی قال“ کی تحریتوں اور دین پر حملہ آور دشمن کو پچھاڑنے کے لئے یہ قابل کی اہم ترین قسم ہے اور اسی لئے اس کے فرض ہونے پر امت کا اجماع ہے۔ ایمان لانے کے بعد سب سے اہم فریضہ دین و دنیا کو بر باد کرنے والے حملہ آور دشمن کو پچھاڑنا ہے۔ اس کی فرضیت کے لئے کوئی شرائط نہیں (مثلاً زادِ راہ اور سواری موجود ہونے کی شرط بھی ساقط ہو جاتی ہے) بلکہ جس طرح بھی ممکن ہو دشمن کو پچھاڑا جائے

گا۔ یہ بات علماء نے صراحتاً کہی ہے، خواہ وہ ہمارے مذہب فقہی کے علماء ہوں، یاد گیر فقہی مذاہب کے۔“

(الفتاویٰ الکبریٰ: ۵۲۰/۳)

امام ابن تیمیہ کے دور میں ایک قاضی نے یہ کہا کہ:

”جب کسی علاقے والوں پر جہاد فرض میں ہو جائے تو جو لوگ اس علاقے سے قصر کی مسافت پر رہتے ہیں ان پر، حج کی طرح، جہاد بھی صرف اسی صورت میں فرض ہوگا جب ان کے پاس زادراہ اور سواری موجود ہو۔“

شیخ الاسلام نے اس رائے کو رد کرتے ہوئے فرمایا:

”قاضی نے جہاد کو حج پر قیاس کرتے ہوئے جس رائے کا اظہار کیا ہے وہ اس سے پہلے کسی عالم سے منقول نہیں۔ یہ نہایت کمزور رائے ہے کیونکہ جہاد اس لئے فرض کیا گیا ہے تاکہ دشمن کے شکر کو دور کیا جاسکے، الہند جہاد کی فرضیت بھرت سے بھی بڑھ کر ہے۔“

اب جب کہ بھرت کے لئے سواری کی شرط نہیں تو جہاد کے لئے یہ شرط بدرجہ اولیٰ ساقط ہو گی۔ حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ عنہ سے ایک صحیح حدیث میں مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((عَلَى الْمُرْءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَ “بَنَةُ مُؤْمِنٍ پر حکم سننا اور اطاعت کرنا الطَّاغِيَةُ فِي عُسْرِهِ وَ يُسْرِهِ وَ مُنْشَطِهِ واجب ہے، خواہ اسے تنگی ہو یا آسانی، خوشی ہو یا ناگواری اور چاہے دوسروں کو اس پر وَ مَكْرَهِهِ وَ آثَرَهُ عَلَيْهِ)) ترجیح دی جائے۔“

چنانچہ یہ حدیث اطاعت حکم کو لازم قرار دیتی ہے اور تنگی و آسانی، ہر حال میں جہاد کے لئے نکلنے کو فرض ٹھہراتی ہے۔ یہ فرمانِ نبوی صلی اللہ علیہ وسلم اس معاملے میں نص کی حیثیت رکھتا ہے اور یہ اس بات کی واضح دلیل بھی ہے کہ حج کے برخلاف، جہاد تنگی کے عالم میں بھی فرض رہتا ہے۔ تنگی یا آسانی، ہر حال میں نکلنے کا یہ حکم اقدامی قتال کے حوالے سے ہے، اور اگر معاملہ دفاعی قتال کا ہو تو وہ حرمتوں اور دین پر حملہ آور دشمن کو پچھاڑنے کی خاطر قتال کی

اہم ترین قسم ہے اور اس کے فرض ہونے پر پوری امت کا اجماع ہے۔ ایمان لانے کے بعد سب سے اہم فریضہ یہی ہے کہ دین و دنیا کو بر باد کرنے والے حملہ آور دشمن کو چھڑا جائے، لہذا وہاں زادراہ اور سواری کی شرط لگانے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔

(من کتاب الاختیارات العلمیة لابن تیمیہ، ملحق بالفتاوی الکبری: ۲۰۸/۳)

### مسئلہ زیر بحث میں مذاہب اربعہ کی آراء

آئیے اب اس مسئلے سے متعلق چاروں مذاہب فقہی کی آراء پر ایک نظر ڈالیں۔

#### الف۔ حنفیہ کی رائے

ابن عابدین فرماتے ہیں:

”اگر دشمن کسی بھی اسلامی سرحد پر حملہ آور ہو جائے تو (وہاں بننے والوں پر) جہاد فرض عین ہو جاتا ہے۔ اسی طرح ان کے قرب و جوار میں بننے والوں پر بھی جہاد فرض عین ہو جاتا ہے۔ البتہ جو لوگ ان سے بچپے، دشمن سے فاسدے پر بنتے ہوں، توجب تک ان کی ضرورت نہ پڑے ان پر جہاد فرض کفایہ ہی رہتا ہے۔ لیکن اگر کسی بھی وجہ سے ان کی ضرورت پڑ جائے، مثلاً: جس علاقے پر حملہ ہوا ہے اس کے قرب و جوار میں رہنے والے لوگ دشمن کے خلاف مراجحت کرنے میں بے بس ہو جائیں، یا بے بس تو نہ ہوں لیکن اپنی سستی کی وجہ سے جہاد نہ کریں، تو ایسی حالت میں ان کے اردوگرد بننے والوں پر بھی جہاد، نماز اور روزے کی طرح فرض عین ہو جاتا ہے اور اسے ترک کرنے کی کوئی گنجائش باقی نہیں رہتی۔ پھر فضیلت کا یہ دائرہ اس کے بعد اور پھر اس کے بعد والوں تک حصہ ضرورت پھیلتا جاتا ہے یہاں تک کہ اسی مدرج سے بڑھتے ہوئے ایک وقت مشرق و مغرب میں بننے والے ہر مسلمان پر جہاد فرض ہو جاتا ہے۔“

(حاشیۃ ابن عابدین: ۲۳۸/۳)

امام کاسانی ”بدائع الصنائع“ (٢٧) ، ابن نجیم (البحر الرائق لابن نجیم: ١٩١/٥) اور ابن حمام (فتح القدیر لابن حمام: ١٩١/٥) نے بھی ایسے ہی فتاویٰ دیئے ہیں۔

### ب۔ مالکیہ کی رائے

”حاشیۃ الدسوقي“ میں درج ہے کہ:

”دشمن کے اچانک حملے کی صورت میں جہاد فرض عین ہو جاتا ہے، دسوقی فرماتے ہیں:

”دشمن کے اچانک حملے کی صورت میں دفاع کرنا ہر ایک کی ذمہ داری بن جاتی ہے، خواہ کوئی عورت، غلام یا بچہ ہی کیوں نہ ہو۔ اور چاہے شوہر، آقا یا قرض خواہ انھیں منع کریں، یہ پھر بھی لکھیں گے۔“

(حاشیۃ الدسوقي: ٢٧/٢)

### ج۔ شافعیہ کی رائے

الرملی ”نہایۃ المحتاج“ میں لکھتے ہیں:

”اگر کفار ہمارے علاقے میں گھس آئیں اور ہمارے اور کفار کے درمیان قصر کی مسافت رہ جائے تو اس مسافت کے اندر لینے والے سب مسلمانوں کے لئے دفاع کرنا لازم ہوگا، حتیٰ کہ وہ لوگ جن پر عام طور پر جہاد فرض نہیں ہوتا، یعنی فقیر، کم عمر بچہ، غلام، مقروض اور عورت، اب ان پر بھی لازم ہوگا کہ وہ دفاع کریں۔“

(نہایۃ المحتاج: ٨/٥٨)

### د۔ حنبلہ کی رائے

ابن قدامة ”المغنى“ میں رقم طراز ہیں:

”تین صورتوں میں جہاد فرض عین ہو جاتا ہے:

۱۔ جب کفر و اسلام کے لشکروں کا آمنا سامنا ہو اور دونوں طرف کی صفیں ایک دوسرے سے

- نکر جائیں (تو وہاں موجود ہر مسلمان پر جہاد فرض عین ہو جاتا ہے)۔
- ۲۔ جب کفار کسی علاقے پر حملہ آور ہوں تو اس کے باسیوں پر فرض عین ہو جاتا ہے کہ وہ ان کے خلاف قتال کریں اور انھیں باہر نکالیں۔
- ۳۔ جب امام کسی (فرد یا افراد) کو جہاد کے لئے پکارے تو ان پر فرض ہو جاتا ہے کہ وہ انکل کھڑے ہوں۔

(المغنى: ۳۲۵/۸)

امام ان تین یہ فرماتے ہیں:

”جب دشمن اسلامی سرزی میں گھس آئے تو بلاشبہ اسے نکال باہر کرنا قریبی آبادیوں پر، اور اگر وہ نہ نکال سکیں تو اس کے بعد والی قریبی آبادیوں پر فرض ہو جاتا ہے، کیونکہ مسلمانوں کے تمام علاقوں کی حیثیت دراصل ایک ہی ملک کی ہے۔ ایسی حالت میں والد اور قرض خواہوں کی اجازت کے بغیر نکانا فرض ہو جاتا ہے۔ اس بارے میں امام احمدؓ کی رائے بالکل واضح ہے۔“

(الفتاویٰ الکبریٰ: ۶۰۸/۳)

مذکورہ بالا صورت حال میں، یعنی جب دشمن مسلمانوں کے کسی علاقے پر حملہ کر دے، ہر ایک پر جہاد کے لیے نکانا فرض ہو جاتا ہے۔ اس حکم کو شریعت کی اصطلاح میں ”تفیر عام“ کہا جاتا ہے۔



باب دوم

نفیر عام (سب کے نکلنے) کے دلائل



## نفیر عام (سب کے نکلنے) کے دلائل

### ۱۔ نکلوخواہ بلکے ہو یا بوجھل

اللَّهُعَزْ وَجْلَ كَافِرْ مَانَ بِهِ :

**إِنْفِرُوا حِفَافًا وَثَقَالًا وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ** (التوبہ: ۳۱)

”نکلوخواہ بلکے ہو یا بوجھل اور جہاد کرو اللہ کے رستے میں اپنے مالوں اور اپنی جانوں سے، اگر تم جانتے ہو تو یہ تمبارے لیے بہتر ہے۔“

اس سے بچھلی آیت مبارکہ یہ بات واضح کرتی ہے کہ جو لوگ نفیر عام کے حکم کی پیروی نہیں کرتے اور جہاد کے لئے نہیں نکلتے، وہ عذاب الہی کے مستحق ہو جاتے یہیں اور اللہ تعالیٰ سزا کے طور پر ان کو ہٹا کر ان کی جگہ دوسرا سے لوگوں کو لے آتا ہے۔ اور یہ بات اہل علم سے پو شیدہ نہیں کہ عذاب کی وعدید کسی حرام کے ارتکاب یا کسی فرض کے ترک کرنے ہی پر سنائی جاتی ہے۔

**إِلَّا تُنْفِرُوا يُعَذِّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيُسْبِدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَضُرُّوهُ آتَيْنَاكُمْ أَوْرَتَمَ اسْكُنْهُنَّا قَسَانَ نَهْكَمْنَاهُنَّا سَكُونَ اُور يَقِينَنَا اللَّهُ هُرْشَےِ پُرْقَادَرَ ہے۔** (التوبہ: ۳۹)

اہن کثیر اس آیت کی تشریح میں لکھتے ہیں:

”اللہ تعالیٰ نے غزوہ تبوک کے موقع پر مسلمانوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نفیر عام (یعنی تمام مسلمانوں کو نکلنے) کا حکم دیا تاکہ اللہ کے دشمنوں، اہل کتاب رومنی کافروں کے خلاف جنگ کی جائے۔ امام بخاری نے اس آیت مبارکہ کو اپنی کتاب میں اس عنوان کے

تحت ذکر کیا ہے: ”سب مسلمانوں کے نکلنے کا واجب ہونا اور جہاد اور اس کی نیت سے متعلق واجب امور“۔ واقعہ یہ ہے کہ جب مسلمانوں کے کافر ٹک یہ بات پہنچی کہ عیسائی اشکر مدینہ پر حملہ کے لئے جزیرہ عرب کی سرحدوں پر جمع ہو رہا ہے تو اللہ تعالیٰ نے نفیر عام کا حکم دے دیا۔ اگر شخص اس وجہ سے تمام مسلمانوں کو جہاد کے لئے نکلنے کا حکم دے دیا گیا کہ دشمن سرحدوں پر جمع ہو رہا ہے، تو اس وقت کیا حکم ہو گا جب کفار اعلیٰ مسلمانوں کے علاقے میں گھس آئیں؟ کیا ایسی حالت میں نفیر عام بدرجہ اولیٰ فرض نہیں ہو گا؟

حضرت ابو طلحہ رضی اللہ عنہ نے اللہ تعالیٰ کے فرمان ”خُفَافًا وَ ثَقَالًا“ (لکو خواہ بلکہ ہو یا بوجمل) کی تشریح کرتے ہوئے فرمایا:

كُهُولًا وَ شَبَابًا، مَا سَمِعَ اللَّهُ عُذْرًا أَحِدٌ.

”او هیزغم ہو یا جوان (سب کو نکلنا ہو گا، کیونکہ) اللہ نے کسی کاغذ قبول نہیں کیا۔“

(مختصر ابن کثیر ۱۳۲/۲)

امام حسن بصری اسی فرمان الہی کی تشریح میں فرماتے ہیں:

فِي الْعُسْرِ وَ الْيُسْرِ.

”بتّنی و آسانی، دونوں حالتوں میں (نکنا فرض ہے)۔“

امام ابن تیمیہ ”مجموع الفتاویٰ“ میں فرماتے ہیں:

فَإِمَّا إِذَا أَرَادَ الْعُدُوُّ الْهُجُومَ عَلَى الْمُسْلِمِينَ فَإِنَّهُ يَصِيرُ دُفْعَةً وَاجِبًا عَلَى الْمَقْصُودِيْنَ كُلَّهُمْ وَ عَلَى غَيْرِ الْمَقْصُودِيْنَ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: وَ إِنْ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الَّذِينَ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ (الأنفال: ۷۲) كَمَا أَمْرَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ بِنَصْرِ الْمُسْلِمِ وَ سَوَاءٌ كَانَ الرَّجُلُ مِنَ الْمُرْتَزَقَةِ لِلقتالِ أَوْ لَمْ يَكُنْ وَهَذَا يَجِبُ بِحَسْبِ الْأَمْكَانِ عَلَى كُلِّ أَحَدٍ بِنَفْسِهِ وَ مَالِهِ مَعَ الْقَلْةِ وَ الْكُثْرَةِ وَ الْمُشْيِ وَ الرَّكْوبِ، كَمَا كَانَ الْمُسْلِمُونَ لِمَا قَصَدُهُمُ الْعُدُوُّ عَامَ الْخَنْدَقِ لَمْ يَأْذِنْ اللَّهُ فِي تَرْكِهِ لَأَحَدٍ.

”پس اگر دشمن مسلمانوں پر حملے کا ارادہ کرے تو اسے دفع کرنا سب پر فرض ہوگا؛ ان پر بھی جو حملے کا ہدف ہوں اور ان پر بھی جو ہدف نہ ہوں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَإِنْ أَسْتَנْصَرُوْكُمْ فِي الَّذِينَ قَاتَلُوكُمُ النَّصْرُ﴾ (الأنفال: ٢٧)

”اور اگر وہ دین کے معاملے میں تم سے مدد نہیں توان کی مدد کرنا تم پر فرض ہے۔“

اور جیسا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی (کئی احادیث مبارکہ میں) مسلمانوں کی مدد کرنے کا حکم دیا ہے۔ یہ حکم سب کے لئے ہے، خواہ کوئی باقاعدہ تخواہ دار فوجی ہو یا عام مسلمان، ہر ایک پر حسب استطاعت جان و مال سے دفاعی جہاد کرنا فرض ہے، چاہے قلت ہو یا کثرت، سواری میسر ہو یا بیدل ہی لکھا پڑے۔ بالکل اسی طرح جیسے غزوہ خندق کے موقع پر جب دشمن نے مسلمانوں کا رخ کیا تو اللہ تعالیٰ نے کسی کو بھی جہاد سے پیچھے رہنے کی اجازت نہیں دی۔“

(مجموع الفتاویٰ: ۲۸/۳۵۸)

امام زہری فرماتے ہیں:

خرج سعید بن المسيب إلى الغزو وقد ذهبت إحدى عينيه فقيل له: إنك علىيل، فقال: استغفر الله الخفيف والثقيل، فإن لم يمكن لي الحرب كثرة السوداد وحفظت المتابع.

”حضرت سعید بن المسيب رحم اللہ علیہ جنگ کے لئے نکلے، حالانکہ ان کی ایک آنکھ پہلے ہی جنگ کی نذر ہو چکی تھی۔

آپ سے کہا گیا: آپ معدود ہیں، آپ آرام کیجئے، نکلنے کو اور بہت سے لوگ موجود ہیں۔ فرمایا: نہیں، اللہ نے خفیف و ثقيل، هر شخص کو نکلنے کو کہا ہے۔ اگر میں جنگ نہیں کر سکتا تو کیا ہوا، مجاهدین کی تعداد میں اضافے کا سبب ہی بن جاؤں گا اور ان کے سامان کی حفاظت کروں گا۔“

(الجامع لأحكام القرآن: ۱۵۰/۸)

## ۲۔ تم سب ان سب سے لڑو

اللَّهُ أَعْزُزُ جُلَّ كَا فِرْمَانٌ هُنَّ

﴿وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا  
أُورَانَ مُشْرِكِينَ سَبَلَ كَرِيرٍ وَجِيَسَا كَهْدَهْ  
يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةً وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ  
كُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيٌّ أَعْلَمُ بِمَا يَعْلَمُ  
الْمُمْقِنِينَ﴾ (التوبہ: ۳۶)

ابن العربي فرماتے ہیں:

”اس آیت میں وارد ہونے والے لفظ) ”کافہ“ سے مراد ہے: ہر جانب سے اور ہر  
حالت میں انھیں گھیرتے ہوئے (ان سے جنگ کرو“۔

(الجامع لأحكام القرآن: ۱۵۰/۸)

## ۳۔ فتنے کے خاتمے تک جہاد فرض ہے

اللَّهُ أَعْزُزُ جُلَّ كَا فِرْمَانٌ هُنَّ

﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتْنَةً وَ  
يُكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ (الأنفال: ۳۹)  
”اور ان سے قاتل کرتے رہو یہاں تک کہ  
فتنه باقی نہ رہے اور دین پورے کا پورا اللہ ہی  
کا ہو جائے۔

یہاں فتنے سے مراد شرک ہے، جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ اور استد میؓ وغیرہ نے واضح طور  
پر لکھا ہے۔ (تفسیر القرطبی: ۲۵۳/۲)

بلاشبہ جب کفار حملہ آور ہوں اور ہمارے علاقوں پر قبضہ کر لیں تو امت کا دین داؤ پر لگ جاتا ہے  
اور عقیدہ خطرے میں پڑ جاتا ہے۔ پس ایسی حالت میں دین، نفس، عزت اور مال کو بچانے کے لئے  
قال فرض ہو جاتا ہے۔

## ۲۔ جب بھی جہاد کے لئے نکلنے کا تقاضا ہو

رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

((لَا هُجْرَةٌ بَعْدَ الْفَتحِ وَ لِكُنْ جَهَادٌ ))  
 ”فتح“ (مکہ) کے بعد (مکہ سے مدینہ)  
 بھرت باقی نہیں رہی، لیکن جہاد اور اس کی  
 (بخاری: کتاب الجهاد والسیر: )  
 نیت اب بھی باقی ہے، اور جب تم سے نفیر  
 وجوب النفیر وما يجب من الجهاد (یعنی جہاد کے لئے نکلنے) کا تقاضا کیا  
 جائے تو نکل پڑو۔“  
 (والیہ)

لہذا ملت سے جب بھی نفیر عام (یعنی سب کے نکلنے) کا مطالبہ ہو تو سب مسلمانوں پر  
 فرض ہو جاتا ہے کہ وہ جہاد کے لئے نکلیں، اور بلاشبہ کفار کے حملہ کی صورت میں شریعت  
 مسلمانوں سے یہی مطالبہ کرتی ہے۔ نفیر عام (سب کا نکلنا) و صورتوں میں فرض ہو جاتا  
 ہے: ۱۔ جب امام جہاد کے لئے پکارے یا؛ ۲۔ جب مسلمانوں کو مدد کی ضرورت پڑے  
 جائے (خواہ کوئی پکارے یا نہ پکارے)۔

جبیسا کہ ان جگہ اس حدیث کی تشریع میں امام قرطبی کے حوالے سے لکھتے ہیں:

کل من علم بضعف المسلمين عن عدوهم وعلم أنه يدر كهم ويمكنه  
 غياثهم لزمه أيضا الخروج إليهم.

”ہر وہ شخص جس کے علم میں یہ بات آجائے کہ مسلمان اپنے دشمن کے مقابلے میں کمزور  
 ہیں اور وہ یہ بھی جانتا ہو کہ اس کے لئے ان تک پہنچنا اور ان کی مدد کرنا ممکن ہے، تو اس پر لازم  
 ہو گا کہ وہ ان کا ساتھ دینے کے لئے (چاہے کوئی اسے پکارے یا نہ پکارے) نکل پڑے۔“  
 (فتح الباری: ۳۰/۶)

(ای مسٹاکی وضاحت کرتے ہوئے شاہ ولی اللہ مدحت دہلوی ”مؤظنا امام ما لک“ کی شرح میں لکھتے  
 ہیں: ”یہ ضروری نہیں کہ کوئی خاص شخص مسلمانوں کو یہ کہہ کر پکارے کہ آؤ جہا، کہ وہ مقصد یہ ہے کہ ایسی حالت  
 پیدا ہو جائے جو نفیر کا تقاضا کر رہی ہو۔ پس جب کافروں نے اسلامی مکون (پر جسے) کا قصد کیا اور مسلمانوں

اور کافروں میں اُن کی شروع ہو گئی تو جہاد فرض ہو گیا۔ اور جب دشمنوں کی طاقت ان ممالک کے مسلمانوں سے زیادہ تو ہوئی اور مسلمانوں کی شکست کا خوف ہوا، تو یکے بعد دیگرے تمام مسلمانان عالم پر جہاد فرض ہو گیا، خواہ کوئی پکارے یا نہ پکارے۔ یہی حال تمام فرائض کا ہے۔ نماز کا جب وقت آ جائے تو خواہ مذہن کی صدائے حی على الصلاة سنائی دے یا نہ دے، وقت کا آناء جو بکے لیے کافی ہوتا ہے۔ (مترجم)

## ۵۔ ضروریاتِ خمسہ کی حفاظت فرض ہے

اللہ کی طرف سے نازل ہونے والا ہر دین ”پانچ بنیادی ضروریات“ کی حفاظت کے لئے آیا ہے، جنہیں شریعت کی اصطلاح میں ”ضروریاتِ خمسہ“ کہا جاتا ہے، یعنی:

- ۱۔ دین
- ۲۔ جان
- ۳۔ عزت
- ۴۔ عقل
- ۵۔ مال

چنانچہ ان ضروریاتِ خمسہ کی ہر ممکن طریقے سے حفاظت کرنا فرض ہے۔ اسلام نے ”عدو صائل“ (حملہ آور دشمن) کے مقابلے کا حکم بھی اسی لئے دیا ہے تاکہ ان ضروریات کی حفاظت کی جاسکے۔ (جامع الأحكام: ۱۵۰/۸)

(ضروریاتِ خمسہ کی ترتیب: بیش و پیش نظر رعنی چاہیئے۔ اس ترتیب کے مطابق دین کی حفاظت جان، عزت، عقل اور مال، سب کی حفاظت پر مقدم ہے۔ اسی لیے اگر کافرا حملہ آور ہوں اور دین داؤ پر لگ جائے تو شریعت یہی حکم دیتی ہے کہ دفاع دین کی خاطر اپنا سب کچھ، حتیٰ کہ اپنی جان تک قربان کر دی جائے، اور یہ تجویز کرنے میں وقت نہ ضائع کیا جائے کہ قتال کرنے سے فائدہ زیادہ ہو گایا نقصان، کیونکہ اسلام کی نکاح میں دین کے نقصان سے بڑا اور کوئی نقصان نہیں۔ اسی ترتیب و پیش نظر حاصل ہے تو مصنف کی یہ بات صحبت کیجی ہے مال ہے جاتا ہے کہ مدد و صائل کے خلاف دفاعی جہاد فرض میں ہی نہیں، اہم ترین فرض میں ہے۔ (مترجم))

”عدو صائل“ سے مراد وہ دشمن ہے جو کسی دوسرے کی جان، مال یا عزت کے درپے ہوا راست بزو و مغلوب کرنے کے لئے اس پر حملہ کرے۔

## الف۔ عزت پر حملہ آور دشمن کے خلاف دفاع

فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ عزت پر حملہ آور دشمن کو پچھاڑنا فرض ہے، چاہے وہ حملہ آور خود بھی مسلمان ہو۔ عزت کا دفاع بہر حال کیا جائے گا، خواہ ایسا کرنے میں حملہ آور قتل ہی کیوں نہ ہو جائے۔ اسی لئے فقہاء نے یہ بات صراحت سے لکھی ہے کہ اگر کسی مسلمان عورت کو اپنی عزت پامال ہونے کا خوف ہو تو اس کے لئے جائز نہیں کہ وہ اپنے آپ کو گرفتاری کے لئے دشمن کے حوالے کر دے، (یعنی اس پر مزاحمت فرض ہے) چاہے اسے (نتیجتاً) قتل ہی کیوں نہ کر دیا جائے۔

## ب۔ مال و جان پر حملہ آور دشمن کے خلاف دفاع

جمہور علماء اور ماکی و شافعی مذہب کی راجح رائے کے مطابق مال و جان پر حملہ آور دشمن کو پچھاڑنا فرض ہے، چاہے وہ حملہ آور مسلمان ہو اور چاہے مقابله کے دوران وہ مارا ہی کیوں نہ جائے۔ صحیح حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان منقول ہے:

((مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ

“جو کوئی اپنے مال کا دفاع کرتے ہوئے مارا

قُتِلَ دُونَ دَمِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ قُتِلَ

جائے وہ شہید ہے، اور جو کوئی اپنی جان

دُونَ دِينِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ وَمَنْ قُتِلَ دُونَ

کا دفاع کرتے ہوئے مارا جائے وہ شہید ہے

اور جو کوئی اپنے دین کا دفاع کرتے ہوئے

اہلِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ))

(حدیث صحیح، رواه احمد و أبو داود و

الترمذی والنسائی. حاشیة ابن عابدین

شہید ہے۔)

: ۳۸۳/۵، والزيعلی : ۱۰۹/۲، ومواہب

الجلیل : ۳۲۳/۲، وتحفۃ المحتاج : ۱۲۲/۳،

والاقناع : ۲۹۰/۳، والروضۃ البهیۃ : ۳۷۱/۲،

والبحر الزخار : ۲۶۸/۲، و تاج العروس،

صحیح الجامع الصغیر للالبانی : ۶۳۲)

امام ابو بکر جاصعؓ یہ حدیث ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

لا نعلم خلا فا ان رجالا لوا شهر سيفا على رجل ليقتله بغیر حق أن على المسلمين قتله.  
”اگر ایک شخص کسی دوسرے شخص کو ناجائز قتل کرنے کے لئے اس پر تواریخاً تو مسلمانوں پر  
لازم ہے کہ وہ اسے قتل کر ڈالیں۔ ہمارے علم میں نہیں کہ اس مسئلے میں کوئی اختلاف پایا جاتا ہو۔“

(احکام القرآن للجصاص: ۲۸۰۲/۱)

ایسی صورتِ حال میں اگر حملہ آور (صائل) مارا جائے تو چاہے وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہو، وہ جہنم میں  
جائے گا۔ لیکن اس کے عکس، اگر اپنا دفاع کرنے والا (عادل) مارا جائے تو وہ شہادت کا رتبہ پائے گا۔  
اگر مسلمان حملہ آور کے بارے میں شریعت کا حکم یہ ہے تو ان کا فروں کے بارے میں شریعت کا حکم کیا ہوگا  
جو مسلمانوں کی سرزی میں پر حملہ آور ہوں اور مسلمانوں کا دین، عزت، جان اور مال سب ہی خطرے میں پڑ  
جا سکیں؟ کیا ایسی حالت میں بھی مسلمانوں پر کافر دعا وِ صالح اور حملہ آور کا فرمک کو پچھاڑنا فرض نہیں ہوگا؟

## ۶۔ کفار مسلمان قیدیوں کو ڈھال بنالیں تب بھی اڑا جائے گا

اگر کفار مسلمان قیدیوں کو اپنی فوج کے سامنے ڈھال کے طور پر استعمال کرتے ہوئے مسلمانوں  
کے علاقے پر قبضے کے لئے پیش تدمی کریں تو بھی ان سے جنگ کرنا فرض ہے، خواہ بتجھا مسلمان  
قیدی مارے ہی کیوں نہ جائیں۔ (اس مسئلے کو شریعت کی اصطلاح میں ”مسئلة تڑس“ کہا جاتا  
ہے۔) امام ابن تیمیہ ”مجموع الفتاویٰ“ میں فرماتے ہیں:

”حتیٰ کہ اگر کفار کے درمیان دنیا کے بہترین، نیک و صالح لوگ موجود ہوں، مگر ان کے قتل  
ہوئے بغیر کفار سے قفال کرنا ممکن ہو تو انھیں بھی (کفار کے ساتھ ہی) قتل کر دیا جائے گا۔  
کیونکہ چاروں امام اس بات پر متفق ہیں کہ اگر کفار مسلمان قیدیوں کو بطور ڈھال استعمال  
کریں اور کفار پر حملہ نہ کرنے کی صورت میں باقی مسلمانوں کو فحصان چینچنے کا خطرہ ہو، تو ان  
مسلمان قیدیوں پر اسلحہ بر سانا جائز ہوگا، اگر چہ نیت کفار ہی کو مارنے کی کی جائے گی۔

بعض علماء کے نزدیک اگر باقی مسلمانوں کو کفار سے خطرہ نہ بھی ہو، تب بھی (کفار کو مارنے

کی نیت سے) ان (ڈھال بنائے گئے) مسلمانوں پر اسلحہ بر سانا جائز ہے۔“

(مجموعہ الفتاویٰ: ۵۳۷، ۲۸)

اسی کتاب کے صفحہ ۲۵ پر آپ لکھتے ہیں:

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور اجماع امت، دونوں اس بات پر تتفق ہیں کہ اگر مسلم حملہ آور (صائل) کو قتل کئے بغیر، اُس کے شر سے نجات پانے کی کوئی صورت نہ ہو تو اسے قتل کر دیا جائے، چاہے جو مال وہ چھیننا چاہ رہا ہو وہ مغض و دینار (سو نے) کا ایک قیراط ہی کیوں نہ ہو۔ چنانچہ صحیح حدیث میں ہے کہ ”جو شخص اپنے مال کا دفاع کرتا ہو اما راجئے وہ شہید ہے۔“

شریعت نے ڈھال بنائے گئے مسلمان قیدیوں کو قتل کرنے کی اجازت اسی لئے دی ہے کیونکہ باقی مسلمانوں کو فتنے اور شرک سے بچانا اور ان کے دین، عزت اور مال کی حفاظت کرنا ان چند لوگوں کی زندگیاں بچانے سے زیادہ اہم ہے۔

۷۔ کیا باغی کافر ممالک کے خلاف قتال، مسلم باغیوں کے خلاف جنگ سے اوپر نہیں؟

اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿وَإِن طَائِفَتْنِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَلُوَا فَاصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعْثَ إِخْدَهُمَا عَلَى الْأَخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغُ حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَاصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعُدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الْمُقْسِطِينَ﴾  
(الحجرات: ۹)

پھر اگر وہ پلٹ آئے تو ان کے درمیان عدل کے ساتھ صلح کرو اور انصاف کرو، پیش کر اللہ انصاف کرنے والوں کو پسند فرماتے ہیں۔

پس اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کی وحدت اور ان کے دین، عزت اور مال کے تحفظ کے لئے مسلمان باغی گروہ کے خلاف قبال فرض قرار دیا ہے۔ جب مسلمان باغیوں کے حوالے سے اللہ رب العزت کا حکم یہ ہے، تو خود ہی سوچیے کہ باغی کافر ملک کے بارے میں حکم کیا ہو گا؟ یقیناً ان کے خلاف قبال تو اس سے کہیں بڑھ کر فرض ہو گا۔

## ۸۔ کیا غاصب ممالک کے خلاف قبال، محاربین کے خلاف قبال سے کہیں بڑھ کر فرض نہیں؟

اللہ عز وجل کا فرمان ہے:

﴿إِنَّمَا جَرَوُا الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ لَرْتَهُ بَيْنَ اُرْزِقَيْهِ وَيُقْتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقْطَعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْنَىٰ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (المائدۃ: ۳۳)

لیے بڑا بھاری عذاب ہے۔

اس آیت مبارکہ میں ان مسلمان محاربین کی سزا بیان کی گئی ہے جو مسلمان عوام کو خوفزدہ کر رہیں، زمین میں فساد پھیلائیں، لوگوں کے مال چھینیں اور عزت میں پاہال کر رہیں۔

امام بخاریؓ اور امام مسلمؓ دونوں روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ عربینہ کے بد وؤں پر یہ سزا عملان نافذ کی۔ (أنظر: الفتح الرباني ترتی مسنند الامام أحمد الشیبانی لأحمد عبد الرحمن البنا: ۱۸/۱۲۸)

حضرت اُسؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ عکل اور عربینہ کے کچھ

لوگوں پر حد جاری فرمائی، جنہوں نے مسلمان چڑا ہے کو قتل کیا تھا اور اونٹ بنا کر لے گئے تھے:

((...فَقَطَعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلَهُمْ وَسَمَرَ أَعْيُنَهُمْ فَالْقَوْا بِالْحَرَّةِ يَسْتَسْقِفُونَ فَلَا يُسْقَوْنَ، قَالَ أَبُو قَلَابَةَ: هُؤُلَاءِ قَوْمٌ سَرَقُوا وَقَتَلُوا وَكَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَحَارَبُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ))

(صحيح بخاري: کتاب المحاربين من أهل الكفر والردة: سمر النبي صلى الله عليه وسلم أعين المحاربين)

ابو قلابہ نے (اس سزا کی وجہ بتاتے ہوئے) فرمایا: یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے چوری کی تھی، قتل کا ارتکاب کیا تھا، ایمان لانے کے بعد کفر کیا تھا اور اللہ اور اس کے رسول کے خلاف لڑے تھے۔

اب خود ہی بتائیے کہ اگر ان مسلمان محاربین کو یہ سزا دی گئی تو ان کا فرماں لک کی سزا کیا ہوگی جو مسلمانوں کا دین، مال اور عزت، سب پامال کر رہے ہوں؟ یقیناً وہ اس سے کہیں زیادہ مستحق ہیں کہ ان کے خلاف جنگ کی جائے اور بلاشبہ مسلمانوں پر بھی کہیں بڑا فرض ہے کہ وہ ایسے ممالک کے خلاف جہاد کریں۔

یہ تھے وہ چند دلائل جن سے ثابت ہوتا ہے کہ اگر کفار مسلمانوں کی سرزی میں پر حملہ آور ہوں تو تنفس عام (یعنی تمام لوگوں کا جہاد کے لئے نکلنا) فرض ہو جاتا ہے۔ حملہ آور کفار کے بال مقابل دفاعی جہاد کرنا محض فرض ہی نہیں، ایمان لانے کے بعد اہم ترین فریضہ ہے۔ جیسا کہ امام ابن تیمیہ نے فرمایا ہے:

فالعدو الصائل الذي يفسد الدين والدنيا لا شيء أوجب بعد الإيمان من دفعه.

”ایمان لانے کے بعد سب سے اہم فریضہ دین و دنیا کو بر باد کرنے والے حملہ آور دشمن (عدہ صائل) کو دفع کرنا ہے۔“

(الفتاوی الکبری: ۲۰۸/۳)



باب سوم

موجودہ حالات میں فلسطین اور افغانستان

میں جاری قابل کا شرعی حکم



## موجودہ حالات میں فلسطین اور افغانستان میں جاری

### قال کا شرعی حکم

اب تک کی گفتگو سے یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ کفار اگر مسلمانوں کی گزر بھر میں پر بھی چڑھائی کر دیں تو اس علاقے میں بننے والوں اور ان کے قریب رہنے والوں پر جہاد فرض عین ہو جاتا ہے۔ پھر اگر یہ لوگ دشمن کو باہر نکالنے کے لئے کافی نہ ہوں یا کوتاہی کریں یا سستی و کھاکیں، تو جہاد کی فرضیت عین کا دائرہ ان کے پڑوس میں بننے والوں تک بھی پھیل جاتا ہے۔ پھر فرضیت کا یہ دائرہ بذریعہ پھیلتا جاتا ہے، یہاں تک کہ (ضرورت پڑنے پر) شرقاً غرباً پوری زمین کو اپنی پیٹ میں لیتا ہے۔ اور ایسی صورت میں (یعنی جب جہاد فرضی عین ہو جائے) یوں شہر کی، اولادوں الیں کی اور مقر و فرض خواہ کی اجازت کا پابند نہیں رہتا۔ یاد رہے کہ عورت کے لئے جہاد میں جاتا بھی جائز ہو گا جب اس کے ساتھ کوئی محروم موجود ہو (مترجم) چنانچہ:

۱۔ کوئی بھی ایسا قطعہ زمین جو کبھی اسلامی رہا ہو، جب تک کفار کے قبضے میں ہے (اسے دشمن سے واپس لینے تک) سب مسلمانوں کی گردنوں پر اس کا گناہ باقی رہے گا۔

۲۔ جو شخص جتنی زیادہ استطاعت، امکانیات اور طاقت کا حامل ہو گا، اس کے کندھوں پر اس گناہ کا بوجھ بھی اتنا ہی زیادہ ہو گا۔ لہذا معاشرے میں نمایاں حیثیت کے حامل علماء، قائدین اور داعیوں پر گناہ کا یہ بوجھ عام لوگوں کی نسبت کہیں زیادہ ہے۔

۳۔ مسلمانوں کی جن سر زمینوں میں آج جہاد جاری ہے، مثلاً افغانستان، فلسطین، فلپائن، کشمیر، لبنان، چاؤ، ایریٹریا (اور اب عراق، شیشان وغیرہ بھی)، امت مسلمہ کی موجودہ نسل ان علاقوں کے دفاع کے لئے نہ نکلنے پر زیادہ گنہگار ہو گی، بہ نسبت ان علاقوں کے جو سابقہ ادوار میں مسلمانوں سے چھینے گئے۔ (مثلاً: سانحیر یا، بالقان کے ممالک، چین، یونان، ہنگری، آسٹریا،

پرستگال، قبرص، نصف فرانس، جنوبی یورپ کے دیگر ملائقے، روس کے زیر قبضہ مسلمانوں کی اراضی، بندوستان، تھائی لینڈ اور فلپائن کے مقبوضہ مسلم جزر، ارakan، هشتری، ترکستان، یونان کا شرق، سیلیانگ (غیرہ) ہماری رائے میں اس وقت ہماری تمام تر کوششوں کا مرکز جہاد افغانستان اور جہاد فلسطین کو ہونا چاہتے ہیں، کیونکہ آج کے مرکزی معرکے یہی ہیں، یہاں قابض مکار دشمن توسعہ پسندانہ عزم کے حامل ہیں، ان دونوں محاڑوں پر فتح بہت سے دیگر محاڑوں پر فتح کی کنجی ہے اور ان دونوں کا دفعہ درحقیقت ساری امت کا دفعہ ہے۔ ( واضح رہے کہ جس وقت یہ فتویٰ دیا گیا تھا اس وقت تک امریکا، برطانیہ اور دیگر صلیبی ممالک نے جزیرہ عرب اور عراق وغیرہ پر چڑھائی نہیں کی تھی، نہیں دیگر تحریکات جہاد نے یوں زور پکڑا تھا۔ (مترجم))

## افغانستان ہی سے آغاز کیوں؟

دیار عرب میں بننے والے مسلمانوں میں سے جس کے لئے بھی فلسطین جا کر جہاد کرنا ممکن ہے، اسے پہلے فلسطین ہی جانا چاہیے اور جو وہاں نہ جاسکتا ہوا سے افغانستان کا رخ کرنا چاہیے۔ جہاں تک باقی مسلمانوں کا تعلق ہے تو میری رائے میں انھیں افغانستان ہی سے جہاد کا آغاز کرنا چاہیے۔ میں انھیں فلسطین سے پہلے افغانستان آنے کی دعوت اس لئے نہیں دے رہا کہ افغانستان فلسطین سے زیادہ اہم ہے، بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ اسلام کا اولین قضیہ معرکہ، فلسطین ہی ہے۔ فلسطین انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی سرزی میں ہے، عالم اسلام کا دل ہے، لیکن بعض جوہات کی نیزاد پر ان حالات میں افغانستان ہی سے جہاد کا آغاز کرنا بہتر ہوگا:

### ۱۔ افغانستان میں اس وقت میدان گرم ہو چکا ہے

افغانستان میں اس وقت جہاد جاری ہے، میدان گرم ہو چکا ہے، اور دامن بندوکش میں جاری یہ معرکہ اتنی شدت اختیار کر چکا ہے کہ گزشتہ کئی صد یوں کی اسلامی تاریخ میں اس کی مثال نہیں ملتی۔

۲۔ اس جہاد کا ہدف اللہ کے کلمے کی سر بلندی کے سوا کچھ نہیں

جہادِ افغانستان میں خالص اسلامی پر چم بلند کیا گیا ہے جس پر جلی حروف میں "لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ" لکھا ہوا ہے۔ اس جہاد کا ہدف اللہ کے کلمے کی سر بلندی کے سوا کچھ نہیں۔ "مجاہدین افغانستان کے اسلامی اتحاد" نے اپنے دستور کی دوسری شق میں لکھا ہے:

"اس اتحاد کا ہدف افغانستان میں حکومتِ اسلامیہ کا قیام ہے"۔

اسی دستور کی تیسرا شق یہ ہے:

"ہمارا یہ ہدف اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے ماخوذ ہے:

﴿إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ﴾

"فرمان روائی کا حق کی کو حاصل نہیں سوانع اللہ کے"۔

چنانچہ حاکیتِ مطلق اللہ رب العالمین ہی کے لئے مخصوص ہے۔

۳۔ افغانستان میں معرکے کی قیادت بنیادی طور پر اسلامیوں نے سنہjal رکھی ہے

افغانستان میں معرکے کی قیادت بنیادی طور پر اسلامیوں نے سنہjal رکھی ہے اور جو لوگ آج جہاد کو لے کر چل رہے ہیں وہ افغانستان کی اسلامی تحریکات ہی کے فرزند ہیں، علماء و حفاظ القرآن ہیں۔

دوسری طرف فلسطین میں معاملہ اس سے مختلف ہے۔ وہاں ہر قسم کے لوگ قیادت کے منصب پر فائز ہیں۔ جہاں ان میں سچے مخلص مونین ہیں، وہیں عام سے مسلمان اور اشتراکی بھی شامل ہیں، اور یہ سب ایک سیکولر حکومت کے پرچم تلتے جمع ہیں۔

## ۲۔ جہاد افغانستان طاغوتوں کے تابع نہیں

جہاد افغانستان ابھی تک مجاهدین کے اپنے ہاتھوں میں ہے اور وہ ہمیشہ مشرک ممالک کی جانب سے امداد کی پیشکشوں کو مسترد کرتے رہے ہیں۔

(جہاد افغانستان کو روس و امریکا کی بیان کرنے والے دراصل مغربی ذرائع ابائی کی زبان بولتے ہیں۔ یہ لوگ مجاهدین کو امریکا کے آئندہ کارکبہ کراولیاء اللہ کو مطعون کرتے ہیں۔ حقیقت میں مجاهدین نے مشرک ممالک سے کبھی امداد و صول نہیں کی۔ تاہم ان کا فرقہ اقوام نے جہاد افغانستان کے شروع ہونے کے ۶۰،۵ سال بعد جب اس کی کامیابی کو یقینی جانا تو بعض مسلم ممالک کے ہاتھ اپنا اسلحہ فروخت کیا جو بعض افغان تنظیموں کو مatarہا۔ (متجم))

اس کے بر عکس، فلسطین کی تحریک (پی ایل او) نے تمام تر انحصار سوہیت اتحاد پر کیا، مگر اس نے مشکل ترین حالات میں فلسطین کا ساتھ چھوڑ دیا تاکہ وہ تنہایی عالمی سازش کا مقابلہ کرے۔ نتیجتاً، فلسطین دنیا کے بڑے ممالک کے ہاتھوں میں محض ایک کھلونا بن کر رہ گیا۔ اس کی زمین، اس کے لوگ اور اس کی عزت... سب کچھ داؤ پر لگ گیا۔ اس پر بس نہیں ہوا بلکہ عرب ریاستوں میں گھس کر بھی اُن کا تعاقب کیا گیا یہاں تک کہ ان کی مُسلکی قوت اور ان کا کوئی منظم وجود باقی نہ بچا۔

## ۵۔ اگر مختلف طرح کے دشمنوں سے سابقہ ہو تو امام کو خطرناک ترین دشمن سے قوال کا آغاز کرنا چاہیے

افغانستان کی سرحدیں مجاهدین کے لئے کھلی ہوئی ہیں۔ تقریباً تین ہزار کلو میٹر طویل سرحد ایسی ہے کہ اس سے بلا روک ٹوک گزر جا سکتا ہے۔ سرحد کے ارد گرد کے علاقوں میں بھی قبائل آباد ہیں جو کسی سیاسی انتظامیہ کے تحت نہیں آتے اور مجاهدین کے لئے ایک مضبوط حفاظتی فصیل کا کام ہوتے ہیں۔

فلسطین میں صورت حال اس سے بالکل مختلف ہے۔ وہاں تو سرحدیں ہر سمت سے بند ہیں،

ہاتھ بند ہے ہوئے ہیں اور انتظامیہ کڑی نگاہیں رکھے ہوئے ہے کہ کہیں کوئی مسلمان یہودیوں سے قاتل کے لئے اندر نہ گھس آئے۔

امام شافعی "كتاب الأم" میں لکھتے ہیں:

فَإِنْ أَخْتَلَفَ حَالُ الْعُدُوِّ فَكَانُ بَعْضُهُمْ أَنْكَى مِنْ بَعْضٍ أَوْ أَحْرَقُ مِنْ بَعْضٍ  
فَلِيَدأُ الْإِمَامُ بِالْعُدُوِّ الْأَحْرَقُ أَوْ الْأَنْكَى وَلَا بَأْسَ أَنْ يَفْعَلْ وَإِنْ كَانَتْ دَارَةً  
أَبْعَدَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى حَتَّىٰ مَا يَخَافُ لَمْنَ بَدَأْ بِهِ لَمَّا لَا يَخَافُ مِنْ غَيْرِهِ  
مَثَلاً وَتَكُونُ هَذِهِ بِمِنْزَلَةِ الْضُّرُورَةِ، لِأَنَّهُ يَجُوزُ فِي الْضُّرُورَةِ مَا لَا يَجُوزُ فِي  
غَيْرِهَا.

وقد بلغ النبي صلی اللہ علیہ وسلم عن الحارث بن أبي ضرار أنه مجمع  
له فأغاره النبي صلی اللہ علیہ وسلم وقربه عدو أقرب منه.  
وبلغه أن خالد بن أبي سفيان بن شح يجمع له فارسل ابن أبيس فقتله و  
قربه عدو أقرب.

"اگر منتف طرح کے دشمنوں سے سابقہ ہو، جن میں سے بعض بعضاً سے زیادہ موزدی یا خطرناک ہوں، تو امام کو چاہیئے کہ موزدی ترین یا خطرناک ترین دشمن سے قاتل کا آغاز کرے۔

اگر ایسا خطرناک دشمن باقی دشمنوں کی نسبت زیادہ دور رہتا ہو، تب بھی اس کے خلاف قاتل کا آغاز کرنے میں ان شاء اللہ کوئی حرج نہیں، یہاں تک کہ دشمن کے دشمن، جس کے خلاف جنگ کا آغاز کیا گیا تھا، اس کا خطرہ ختم ہو جائے۔  
یہ اقدام (یعنی قریب کے دشمن کو چھوڑ کر دور کے دشمن سے لڑنا) "ضرورت" کو مدعا نظر رکھتے  
ہوئے ہی اٹھایا جائے گا، کیونکہ "حالت ضرورت" ہی میں ایسے کام جائز ہو سکتے ہیں جو عام  
حالات میں جائز نہیں ہوتے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں بھی ایسا ہو چکا ہے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ

خبر ملی کہ حارث بن ابی ضرار مسلمانوں پر حملے کے لئے لشکر جمع کر رہا ہے تو آپ نے اس پر حملہ کر دیا حالانکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب دوسرے دشمن بھی موجود تھے، جو اس کی نسبت نزدیک تر تھے۔

اسی طرح جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا کہ خالد بن ابی سفیان بن شہمن مسلمانوں کے خلاف جنگ کی تیاری کر رہا ہے تو آپ نے حضرت ابن انبیس رضی اللہ عنہ کو روانہ فرمایا اور انہوں نے جا کر اسے قتل کر دیا۔ (چنانچہ اس موقع پر بھی آپ نے دور کے دشمن پر مبنی کا حکم دیا) حالانکہ اس سے قریب تر دشمن بھی موجود تھے۔

(كتاب الام ۲۷/۳۸)

(آخر الذکر واقعۃ کی تفصیل کچھ اس طرح ہے:  
ماہ محرم ۲: ہجری کی ۵ تاریخ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ جعلی۔ خالد بن اسفلیان نہ مسلمانوں پر نہ ملک کرنے کے لیے فوج جمع کر رہا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے خلاف کارروائی کے لیے حضرت عبداللہ بن انبیسؓ کو روانہ فرمایا۔

حضرت عبداللہ بن انبیسؓ مدینہ سے اتحار و روز بابرہ کرتیں (۲۳) محرم وہاں تشریف ہے۔ وہ خالد کو قتل کر کے اس کا سر بھی بمراہ اٹائے تھے۔ جب خدمت نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہو، انہوں نے یہ سر آپ کے سامنے پیش کیا تو آپ نے انہیں ایک عصا مرمت فرمایا۔ اور فرمایا کہ یہ میرے در تبارے درمیان قیامت کے دن نشانی رہے گا۔

جب ان کی وفات کا وقت آیا تو انہوں نے وصیت کی کہ یہ عصا بھی ان کے ساتھ ان کے گھن میں پیٹ دیا جائے۔ (زاد العاد: ۱۰۸/۲) (ترجمہ)

## ۶۔ یہ پہاڑ اور اس میں بننے والے لوگ ...

افغانستان کے باسی اپنی شجاعت، جفا کشی اور عالیٰ ہمتی میں اپنی مثال آپ ہیں۔ یوں محسوس ہوتا ہے گویا اللہ رب العزت نے یہ پہاڑ اور ان میں بننے والے لوگ خاص طور پر جہادی کے لئے تیار فرمائے ہیں۔

(جن مندرجہ بالا اسہاب کی بنابر امام عبد اللہ عزازم نے افغانستان سے جہاد کے آغاز کو ترجیح دی تھی، یہ انکھ، عمل بہت دور س فکر اور عالم اسلام کے مختلف خطوط میں ہونے والے پے در پے جہادی تحریکات و تحریکات کا پھر تو تھا۔ وقت نے ثابت کیا کہ یہ جہاد اسلام کے دفاع اور غلبے کی مهم کی اساس بن گیا۔ سرزی میں خراسان میں اسی جہاد کے تسلیل کے نتیجے میں اسلامی امارت قائم ہوئی، شریعت کا نلبہ ہوا۔ مغربی تہذیب کے فساد سے پاک تعلیمی و معاشرتی زندگی کی ایک جھلک اہل اسلام کو دیکھنے کو ملی، اسلام کے نظامِ عدل کا قیام ممکن ہوا۔

حقیقت میں افغانستان میں عالمی صلیبی کفر کے خلاف جاری موجودہ جہاد، آج بھی اپنی طرف متوجہ کرنے کے یہ سچی اسہاب اپنے اندر موجود رکھتا ہے۔ *وما التوفيق إلا بالله*۔ (متترجم)



## باب چہارم

فرض عین اور فرض کفایہ



## فرض عین اور فرض کفایہ

فرض عین سے مراد ہے وہ فرض جسے خود (نفس نفس) ادا کرنا ہر مسلمان پر لازم ہو، مثلاً نماز اور روزہ۔ فرض کفایہ کا مطلب ہے وہ فرض جو اگر بعض لوگ ادا کر دیں تو باقیوں پر اس کی ادا بھی لازم نہیں رہتی۔ اسے فرض ”کفایہ“ اسی لیے کہا جاتا ہے کہ اگر اس کی ادا بھی کرنے والوں ”کافی“ نہ ہوں تو تمام لوگ ہی گنہگار ہوتے ہیں، اور اگر اس کی ادا بھی کرنے درکار تعداد پوری ہو جائے (یعنی ”کفایت“ ہو جائے) اور فرض ادا کر دیا جائے تو باقی سب لوگوں پر سے فرضیت ساقط ہو جاتی ہے۔

ابتداء میں فرض کفایہ بھی فرض عین کی طرح سب پر فرض ہوتا ہے۔ فرق یہ ہے کہ فرض کفایہ کو اگر بعض لوگ ادا کر دیں تو باقیوں پر سے فرضیت ساقط ہو جاتی ہے، جب کہ فرض عین ہر ایک کو خود ہی ادا کرنا ہوتا ہے، کسی دوسرے کے ادا کرنے سے باقیوں کی ذمداری ختم نہیں ہوتی۔ (المغنى لابن قدامة: ۳۲۵/۸)

اسی لئے امام فخر الدین رازی نے فرض کفایہ کی یہ تعریف بیان کی ہے:

يقصد حصوله من غير النظر بالذات إلى فاعله.

”وَهُوَ فِرْضٌ جَسْ كَأْپُرَا كَبِيَا جَانَا هِيَ أَصْلٌ مَقْصُودٌ هُوَ، چَاءَ هِيَ إِسْتَكْوَنَى بَعْدَ بَعْدَ“۔

(أنظر: المحصلول للرازي، تحقيق الدكتور طه جابر ج ۱، قسم (۲) ص: ۳۱)

امام شافعی فرماتے ہیں:

إِن الْوَاجِبُ الْكَفَانِيُّ مَطْلُوبٌ عَلَى الْعُومَ وَمَرَادُهُ بِالْخُصُوصِ.

”فرض کفایہ ایک ایسا فرض ہے جس کا حکم سب کو دیا جاتا ہے، بلکہ اس کی ادا بھی پہنچ لوگوں ہی سے کرنا مقصود ہوتی ہے۔“

(أصول الفقه لأبي زهرة)

جمهور اصولیین، جن میں ابن الحاجب، آمدی اور ابن عبد الشکور بھی شامل ہیں، فرماتے ہیں کہ

فرضِ کفایہ (ابتداء میں) سب پر فرض ہوتا ہے، مگر بعض لوگوں کی جانب سے ادا یعنی باقیوں پر تے اس کی فرضیت ساقط کردیتی ہے۔

## محض ہلکی پھلکی مزاحمت سے فرضیت کی ادا یعنی نہیں ہو جاتی

بعض لوگ جہاد کے شرعی حکم کے بارے میں جھگڑتے ہیں اور کہتے ہیں کہ جہاد آج فرض میں نہیں۔ فرض کفایہ ہے۔ اگر ہم ایک لمحے کے لئے ان کی یہ بات تسلیم کر لیں تب بھی ان کی مگو خلاصی نہیں ہوتی۔ اگر جہاد کو آج فرض کفایہ مان لیا جائے تب بھی افغانستان میں جاری جہاد پوری دنیا کے تمام مسلمانوں پر اس وقت تک فرض رہے گا جب تک کہ اس فریضے کی ادا یعنی اپنی تکمیل نہیں پہنچ جاتی۔ یعنی جب تک دشمن کو افغانستان (اور اس طرح عراق، شیشان، کشمیر اور تمدنِ مسلم متبوعنات) سے نکال باہر نہیں کر دیا جاتا، پوری امت ترک جہاد کا گناہِ ستمیت رہے گی۔ اس لئے اکٹھا را گر مسلمانوں پر حملہ آور ہو جائیں تو فرض یہ چیز نہیں ہوتی کہ ان کے خلاف ہلکی پھلکی مزاحمت جاری رکھی جائے، بلکہ انھیں مسلمانوں کی سر زمین سے باہر نکالنا اصل فریضہ ہوتا ہے، (اور جب تک یہ بدف حاصل نہ ہو جائے جہاد ہر ایک پر فرض رہتا ہے)۔ ایک اور بات بھی آج تک اکثر سننے والی ہے:

”جہاد افغانستان کو پیسوں کی ضرورت ہے، لوگوں کی نہیں۔“

حقیقت یہ ہے کہ اس بات میں سرے سے کوئی وزن نہیں۔ اگر جہاد افغانستان کو افراد کی ضرورت نہ ہوتی اور مجاہدین کی تعداد کافی ہوتی تو کیا پچھے سال گزر جانے کے بعد بھی دشمن افغانستان میں بیٹھا ہوتا؟ کیا پچاس (۵۰) لاکھ مسلمان افغانستان سے ہجرت کرنے پر مجبور ہوتے؟ کیا ستر (۷۰) لاکھ مقامی آبادی کو اپنے گھروں سے بھاگ کر افغانستان کے اندر ہی پہاڑوں اور صحراؤں میں پناہ لینے کی ضرورت پڑتی؟ استاذ سیاف (اللہ اسے ہدایت دے) نے اسی بارے میں کہا تھا:

”آج چودہ ممالک مل کر جہارے خلاف جنگ لڑ رہے ہیں، جن میں سوویت اتحاد، یثاق وارسو کے حلیف اور میں الاقوامی اشتراکیت سر نہ رہت ہیں، جب کہ پوری اسلامی دنیا بھی تک اسی بحث میں الجھی ہوئی ہے کہ جہاد فرض میں ہے یا فرض کفایہ؟ اب تک افغانستان

میں دس سے پندرہ لاکھ مسلمان شہید ہو چکے ہیں، مگر یہ لوگ غالباً اس بات کے منتظر ہیں کہ افغانستان میں یعنی والا آخری مسلمان بھی شہید ہو جائے، شاید تب انھیں یقین آجائے گا کہ جہاد واقعی فرض یعنی ہو گیا ہے۔

ابل افغانستان تو یہاں تک کہتے ہیں کہ: ”ہمارے درمیان عالم اسلام کے ایک مهمان مجاهد ہے موجود ہونا ہمیں لاکھوں ڈالروں سے زیادہ محظوظ ہے۔“

استاذ سیاف (اللہ اسے ہدایت دے) نے علماء اور داعی حضرات کے نام ایک پیغام دیا ہے، جو محلہ جہاد کے ائمہ میں شمارے میں چھپا ہے۔ اس پیغام کا متن ذیل میں دیا جا رہا ہے:

بسم الله الرحمن الرحيم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته الحمد لله والصلوة والسلام على

رسول الله وعلى آله وصحبه ومن اهتمدى بهديه، اما بعد:

آپ لوگ اس بات سے بخوبی واقف ہیں کہ افغانستان میں جہاد شروع ہوئے کافی عرصہ ہو چکا ہے اور الحمد للہ یہ جہاد ابھی تک جاری ہے۔ اعلائے مملکت اللہ اور اسلامی حکومت کا قیام ہی جہاد افغانستان کا اصل ہدف ہے، مگر اس ہدف کے حصول کے لئے ایسے مجاہدین درکار ہیں جو دینِ اسلام کا گہرا فہم رکھتے ہوں اور جہاد کے اصلی اسلامی شخص کی حفاظت کر سکتے ہوں۔ آج ایسے علماء اور داعیوں کی اشد ضرورت ہے جو مجاہدین کی دینی تربیت کا کام مستقل طور پر سنبھالیں۔ میں یہاں آپ کو یہ بھی بتاتا چلوں کہ افغانستان میں موجود علمائے کرام اور مریبوں کی ایک بہت زیادہ میدان جہاد میں شہید ہو چکی ہے۔ لہذا ہمیں ایسے افراد کی کمی بہت شدت سے محسوس ہوتی ہے جو مجاہدین کے مدارس، تربیتی معسکرات اور مجازوں پر درس و تدریس اور دینی و فکری تربیت کا کام سنبھالیں، تاکہ ہم اپنے مطلوبہ اہداف حاصل کر سکیں۔ بلاشبہ آج ہمیں کسی بھی میدان کے ماہرین اور متخصصین سے بڑھ کر علماء اور داعی حضرات کی ضرورت ہے۔ اللہ ہمیں اور آپ کو اسلام و اہل اسلام کی خدمت کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔

آپ کا بھائی، عبد الرزب رسول سیاف

(پکتیا، جاجی ۳ شوال، ۱۴۰۵ھ)



## باب پنجم

جہاد کے لئے اجازت لینا کب ضروری ہے؟



## جہاد کے لئے اجازت لینا کب ضروری ہے؟

### والدین، شوہر اور قرض خواہ سے اجازت کا مسئلہ

اجازت مانگنے کے شرعی حکم کا دار و مدار دشمن کی صورت حال پر ہے، لہذا:

۱۔ اگر دشمن اپنے علاقے تک ہی محدود ہو، سرحدوں پر فوج بھی جمع نہ کر رہا ہو، نہ ہی مسلم ممالک پر کسی بھی طور پر اثر انداز ہو رہا ہو اور مسلمانوں کی سرحدوں پر دفاع کے لئے کافی تعداد میں سپاہ بھی موجود ہو تو ایسی حالت میں جہاد فرض کفایہ ہوتا ہے۔ جب جہاد فرض کفایہ ہو تو اجازت لینا لازم ہوتا ہے، کیونکہ والدین اور شوہر کی اطاعت فرض عین ہے، اور فرض عین کو فرض کفایہ پر ترجیح حاصل ہوتی ہے۔

۲۔ اگر دشمن مسلمانوں کی سرحدوں پر حملہ کر دے یا کسی اسلامی سر زمین میں گھس آئے، تو جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں، ان حالات میں اس علاقے کے باسیوں اور ان کے قرب جوار میں رہنے والوں پر جہاد فرض عین ہو جاتا ہے۔ جب جہاد فرض عین ہو جائے تو اجازت کی شرط ساقط ہو جاتی ہے اور کسی کا کسی دوسرے کو اجازت دینے یا نہ دینے کا اختیار باقی نہیں رہتا۔ لہذا ایسے میں اولاد والدین کی، بیوی شوہر کی اور مقرض قرض خواہ کی اجازت کے بغیر نہیں گے۔ اجازت طلب کرنے کی ضرورت اس وقت تک ساقط ہی رہے گی جب تک کہ دشمن مسلمانوں کی سر زمین سے نکال نہیں دیا جاتا یا جب تک مجاہدین کی اتنی تعداد جمع نہیں ہو جاتی جو دشمن کو نکالنے کے لئے کافی ہو، خواہ اس کے لئے کہہ زمین پر بننے والے تمام ہی مسلمانوں کو نکلا پڑے۔ جہاد جب فرض عین ہو جائے تو اسے والدین اس اطاعت پر فوقيت حاصل ہوتی ہے حالانکہ والدین کی اطاعت بھی (عام حالات میں) فرض عین ہے۔ اس فوقيت کی وجہ یہ ہے کہ جہاد دین کی حفاظت کا ذریعہ ہے، جب کہ والدین اس

اطاعت سے ایک یاد و انسانی جانوں کا تحفظ اور دیکھ بھال مقصود ہے، مگر چونکہ ”دین کی حفاظت“ (حماية الدين)؛ ”انسانی جان کی حفاظت“ (حماية النفس) سے زیادہ اہم ہے اس لئے جہاد کو اطاعت والدین پر ترجیح دی جائے گی۔ خود جہاد کس چیز کا نام ہے؟ اسی کا کہ ایک مجاہد ”تحفظ دین“ کی خاطرا پی ”جان“ تک قربان کر دیتا ہے اور شہادت کا عالی رتبہ پالیتا ہے۔ نیز، جہاد کے لئے نکلنے سے دین کی حفاظت ہونا ایک یقینی امر ہے، جب کہ یہ شخص ایک ظنی بات ہے کہ جہاد کے لئے نکلنے سے والدین کو کوئی نقصان پہنچ گا، اور بلاشبہ (فقہی قاعدے کے مطابق) ”یقین“ کو ”ظن“ پر ترجیح حاصل ہے۔

## فرض کفایہ اور فرض عین کی مثال

فرض کیجئے کہ کچھ لوگ ساحل سمندر پر سیر کر رہے ہیں جن میں سے بعض یہ ایکی کے ماہر بھی ہیں، کہ اتنے میں انھیں ایک ڈوبتا ہوا بچمد کے لئے پکارتا نظر آتا ہے۔ کوئی پیراک بھی اسے بچانے کے لئے پانی میں نہیں کوڈتا۔ بالآخر جب ایک پیراک بہت کر کے آگے بڑھنے لگتا ہے تو اس کے والد اسے منع کر دیتے ہیں۔ آپ خود ہی بتائیے، کیا دنیا کا کوئی فقیہ یہ کہے گا کہ اس صورت حال میں بھی اس شخص کو اپنے والد کی اطاعت کرنی چاہیے اور پیچے کو ڈوبتا چھوڑ دینا چاہیے؟

افغانستان کے حالات پر یہی مثال صادق آتی ہے۔ آج افغانستان میں معصوم بچ ذبح اور عزتیں پامال ہو رہی ہیں، بے قصور لوگوں کو قتل کیا جا رہا ہے، لاشوں کے ٹکڑے ہرست بکھرے ہوئے ہیں۔ ایسے میں جب یہ سرزی میں مدد کے لئے پکارتی ہے اور کچھ خلاص نوجوان اس کی پکار پر بلیک کہتے ہوئے آگے بڑھنا چاہتے ہیں تو ہرست سے ان پر تقدیم کی بوچھاڑ شروع ہو جاتی ہے اور ہر کوئی ان سے یہی کہتا ہے کہ ”بھاٹام والدین کی اجازت کے بغیر کیسے نکل سکتے ہو؟“

حق تو یہ ہے کہ ڈوبتے ہوئے بچے کو بچانا ساحل پر کھڑے تماشاد کیجئے والے ہر پیراک پر فرض ہے۔ جب تک کوئی پیراک اس کی مدد کے لئے آگے نہ بڑھے، تب تک تمام ہی پیراکوں سے یہ مطالہ ہے کہ وہ بچے کو بچائیں، اور سبھی پر ایسا کرنا فرض ہے۔ لیکن اگر ان میں سے کوئی ایک شخص

آئے ہو کر اس فرض کی تکمیل کر دے تو باقی سب کے کندھوں سے گناہ کا بوجھ ہٹ جاتا ہے، لیکن اگر کوئی بھی آگے نہ بڑھے تو تمام پیراک ہی گناہ گار ہوتے ہیں۔

یہاں یہ بات بھی ذہن نشین رہنی چاہیئے کہ بچے کو بچانے کے لئے والدین سے اجازت لینے کی کوئی ضرورت نہیں، بلکہ اگر والدین خود منع کر دیں یہ بھی ان کی بات نہیں مانی جائے گی۔ اس لئے کہ فرض کفایہ شروع میں فرض عین ہی کی طرح سب پر لازم ہوتا ہے البتہ فرق صرف اتنا ہے کہ فرض عین کے برعکس، اگر بعض لوگ فرض کفایہ ادا کر دیں تو باقی لوگ گناہ گار نہیں ہوتے اور کوئی بھی ادائے کرے تو سب کے سب گناہ گار ہوتے ہیں۔

امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

”پس جب دشمن حملہ آور ہو جائے تو کسی اختلاف کی گنجائش باقی نہیں بچتی، کیونکہ اس بات پر تو امت کا اجماع ہے کہ (مسلمانوں کے) دین، جان اور حرمت کو حملہ آور دشمن کے شر سے بچانا فرض ہے۔“

(الفتاویٰ الکبریٰ: ۲۰۷/۳)

الغرض، جہاد اگر فرض عین ہو تو والدین سے اجازت لینے کی کوئی ضرورت نہیں، البتہ فرض کفایہ کی صورت میں ان سے اجازت لینا ضروری ہے۔ ذیل میں دی گئی دونوں احادیث کو جمع کرنے سے یہی نتیجہ نکلتا ہے:

ا۔ صحیح بخاری میں حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہما سے روایت ہے:

((جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ "ایک شخص نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا وَسَلَّمَ فَاسْتَأْذَنَهُ فِي الْجِهَادِ فَقَالَ: اور آپ سے جہاد کرنے کی اجازت چاہی، تو أَخْسِيُّ وَالدَّاكَ؟ قَالَ: نَعَمُ، قَالَ: آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کیا تمہارے والدین زندہ ہیں؟ اس شخص نے کہا، فَفِيهِمَا فَجَاهُدَ))

(بخاری: کتاب الجہاد والسیر: جی ہاں، فرمایا: پھر تم ان (کی خدمت) میں باب الجہاد باذن الأبوین) ہی جہاد کر کر۔

(یہ حدیث ان حالات سے متعلق ہے جب جہاد فرض کفایہ ہو اور اس بات کی دلیل ہے کہ فرض کفایہ جہاد

میں والدین سے اجازت لینا ضروری ہے۔ (ترجمہ)

۲۔ ابن حبان حضرت عبداللہ بن عمر و رضی اللہ عنہما سے ہی روایت کرتے ہیں:

(فتح الباري: ١٠٢/٢، وهذا الحديث مروي في صحيح ابن حبان ومسند أحمد)

گا اور ضرورتی ان دہنوں (یعنی اپنے والدین) کو چھوڑ کر اکل جاؤں گا۔ اپنے فرمایا: تو تم

بہتر جانے توں

یہ حدیث ان حبان نے روایت کی ہے اور اسے صحیح قرار دیا ہے۔ حافظ ابن حجر نے بھی اسے فتح الباری میں ذکر کیا ہے اور اس کی صحیح پرسکوت اختیار کیا ہے۔ چنانچہ یہ حدیث حسن یا صحیح ہے۔ حافظ ابن حجر اس حدیث کی تشریح میں فرماتے ہیں:

”دلوں حدیثوں میں موافقت پیدا کرتے ہوئے، اس (مؤخر الذکر) حدیث مبارکہ کو ان حالات پر منطبق کیا جائے گا جب جمادفرض نہیں ہو جائے۔“

(فتح الباري: ١٠٢/٢)

(والدین سے اجازت کے معاٹے پر ہر پیدبھٹ کے لئے یہ بحث متمدد کیجئے۔ (مذکور))

## شیخ، استاد یا امریٰ سے اجازت کا مسئلہ

سلف و خلف کے کسی فقیہ نے یہ بات نہیں لکھی کہ شیخ، استاد یا امریٰ کو کوئی ایسا حق حاصل ہے کہ  
کے شاگرد عبادات کے معاملے میں ان سے اجازت طلب کریں، چاہے وہ عبادت فرض عین ہو یا فرض  
کفایہ۔ جس کسی کو بھی اس بات سے اختلاف ہے وہ کوئی شرعی نص یا واضح دلیل لے کر سامنے آئے۔  
ہر مسلمان کے لئے جائز ہے کہ وہ اپنے شیخ یا امریٰ کی اجازت کے بغیر جاد کے لئے نکلے، کیونکہ  
اللہ رب العالمین کی اجازت کو ہر دوسری اجازت پر ترجیح حاصل ہے، اور اللہ نے جہاد کی محض اجازت  
ہی نہیں دی، اس کی فرضیت کا حکم بھی نازل فرمایا ہے۔

ابن ہبیرؓ فرماتے ہیں:

”شیطان کی چالوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ وہ انسان کے سامنے معنوی بت کھڑے کر  
دیتا ہے، اور وہ اللہ کو چھوڑ کر ان کی عبادات میں لگ جاتا ہے۔ مثلاً کسی شخص پر حق واضح  
جاتا ہے، مگر وہ کہتا ہے: ہمارے مذہب میں تو نہیں ہے، یا وہ حق کو چھوڑ کر کسی ایسی ہستی کی  
بات مانتا ہے جو اس کے نزدیک قابل تعظیم ہے۔“

(العقد الیاقوتیہ: ۱۰۳)

## کافر ممالک جانے پر کیوں اعتراض نہیں کیا جاتا؟!

حقیقت یہ ہے کہ اگر آج کوئی طالب علم سائنس، طب یا تاریخ وغیرہ کے مضامین پڑھنے  
لئے یورپ یا امریکا جانا چاہے اور اپنے شیخ اور امریٰ سے اجازت لئے بغیر ہی نکل پڑے، تو نہ ہی  
کوئی اعتراض کریں گے نہ کوئی اور شخص۔ حالانکہ ان کافر ممالک میں فتنے منہ کھولے بیٹھے ہیں، ایسا  
ڈمن ظلمتیں ہر سمت چھائی ہوئی ہیں، خواہشات نفاذی کی بے قابو موجیں ہر آنے والے کو اپنی پیسوں  
میں لے لیتی ہیں اور بے حیائی کی یہجان انگیز فضا کچھ اس انداز میں حیوانی جذبات بھڑکاتی ہے  
دلوں میں حبِ الہی کی آگ کے بجائے حبِ اشہوات کی نارنگرو، جل اٹھتی ہے۔

اس کے برعکس، اگر یہی طالب علم رباط کے لئے گھر سے نکلے یا جہاد میں شرکت کے لئے مجاز کا رخ کرے تو سب اس پر برس پڑتے ہیں اور ہر زبان پر یہی سوال ہوتا ہے کہ ”تم بلا اجازت کیسے جا سکتے ہو؟“ شاید اس کے شیخ نے اس فرمان نبوی صلی اللہ علیہ وسلم پر توجہ دینے کی زحمت ہی گوارنہیں کی: ((حَرَسُ لَيْلَةٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنْ الْفِ لَيْلَةٍ يُقَامُ لَيْلَهَا وَ يُصَامُ نَهَارُهَا)) (رواه ابن ماجہ و طبرانی و یہقی و صححہ الحاکم و اقرہ الذہبی، وقال جائیں)۔

الحافظ : اسنادہ حسن. انظر: الفتح

الربانی: ۹۵۱، مختصر مسلم: ۱۰۷۵)

اسی طرح صحیح مسلم میں روایت ہے کہ:

((رِبَاطُ يَوْمٍ وَ لَيْلَةً خَيْرٌ مِنْ صِيَامٍ شَهْرٍ وَ قِيَامِهِ، وَ إِنَّ مَاتَ جَرَى عَلَيْهِ عَمَلُهُ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُهُ وَ أَجْرُهُ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَ أَمْنُ الْفَتَانِ)) (صحیح مسلم: کتاب الامارة: باب فضل الرباط فی سبیل اللہ عز و جل)

”ایک دن رات رباط (یعنی مجاز پر پڑاؤ) میں گزرنا پورا مہینہ روزے رکھنے اور قیام کرنے سے بہتر ہے اور اگر وہ (رباط کرنے والا) شخص مر جائے تو اس کا یہ عمل جو وہ کیا کرتا تھا برابر جاری رہے گا اور اسے رزق کی فرمائی ہی بھی شروع کر دی جائے گی اور وہ (قبر کے) فتنے سے محفوظ رہے گا۔“

اور صحیح بخاری کی کتاب الجہاد میں روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ((لَعْدُوَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رَوْحَةٌ خَيْرٌ ”اللہ کی راہ میں ایک صحیح یا شام کا تکنادنیا اور مِنَ الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا“) اس میں موجود ہر چیز سے بہتر ہے۔“

(بخاری: کتاب jihad و السیر،

مسلم: کتاب الامارة)

شیخ اور ان کے تلامذہ، استاد اور ان کے شاگردوں، سب کو چاہیے کہ وہ اعمال صالح میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے اور نیکیوں میں سبقت لے جانے کی کوشش کریں۔ انھیں چاہیے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی یقینیت بھی نہ بھولیں:

((اغْتَسِمْ خَمْسًا قَبْلَ حُنَيْسٍ: حِيَاتِكَ "پانچ چیزوں کو پانچ چیزوں سے پہلے فتحیت قبلِ موتِک و صحتِک قبل سقیمک و فراغک قبل شغلک و شبابک قبل هرمک و غناک قبل فقرک")

(رواه البیهقی و الحاکم، وهو سے پہلے) -

صحيح، انظر: صحيح الجامع الصغير

للألباني، رقم: ۱۰۸۸)

انھیں اس فرمان نبوی صلی اللہ علیہ وسلم پر بھی غور کرنا چاہیے:

((قِيَامُ سَاعَةٍ فِي الصَّفَّ لِلقتالِ فِي "قاتل فی کشیل اللہ کے لئے صاف میں ایک پہر کھڑے ہونا، (عبادت کے لئے) سائیخ سبیل اللہ حییر مِنْ قِيَامِ سَتِّينَ سَنَةً))

(رواه أحمد و الحاکم والدارمی،

انظر: صحيح الجامع الصغير

للألباني رقم: ۲۳۰۵)

امام شافعی فرماتے ہیں:

اجمع المسلمين على أن من استبان له سنة عن رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم لم يحل له أن يدعها لقول أحد.

"اس بات پر امت کا اجماع ہے کہ جس شخص پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کوئی سنت واضح ہو جائے، اس کے لئے حلال نہیں کوہ کسی کے بھی کہنے پر اسے ترک کرئے۔"



## باب ششم

جہاد بالمال کی فرضیت



## جہاد بالمال کی فرضیت

بلاشبہ جان سے جہاد کا مرتبہ مال سے جہاد کی نسبت زیادہ اونچا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں فی سبیل اللہ خرچ کرنے والے صاحبانِ ثروت کو بھی اپنی جانیں جہاد میں کھانے سے معاف نہیں رکھا گیا۔ حضرت عثمانؓ اور حضرت عبد الرحمن بن عوفؓ کی واضح مثالیں ہمارے سامنے موجود ہیں۔

اپنی جان سمیت جہاد میں شرکت اسی لئے ضروری ہے کہ جسم و روح کی جو اعلیٰ تربیت و نشوونما دشمن کے خلاف عملی معز کے میں ہوتی ہے، وہ کہیں اور نہیں ہوتی۔ جب ہی تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک صحابیؓ کو نصیحت کرتے ہوئے فرمایا:

((وَعَلَيْكَ بِالْجِهَادِ فَإِنَّهُ رَهْبَانِيَةٌ)) "اور تم پر لازم ہے کہ جہاد کرتے رہنا کیونکہ  
الاسلام) (بلاشہہ یہ اسلام کی رہبانیت ہے۔"

(حدیث صحیح، رواہ احمد۔ انظر: صحیح

الجامع الصغیر للألبانی، رقم: ۳۳۰۵)

اور یہی وجہ تھی کہ جب ایک صحابیؓ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت فرمایا:  
أَيْقَنْتُ الْمَرْءَ فِي قَبْرِهِ؟

"کیا (مجاہد) بندے کو قبر میں آزمائش کا سامنا کرنا پڑتا ہے؟"

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جواب فرمایا:

كَفْيَ بِيَارِقَةِ السُّيُوفِ عَلَى رَأْسِهِ فَتَنَّةً.

"(نہیں، بلکہ) اس کے سر پر تلواروں کا چمکنا ہی اس کی آزمائش کے لئے کافی ہے۔"

(حدیث صحیح رواہ النسائی، انظر: صحیح الجامع الصغیر للألبانی، رقم: ۳۳۵۹)

اور اسی لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد چھوڑ کر دنیا میں مگن ہو جانے سے خبر دار فرمادیا اور

ایک مرتبہ ہل کے دھاری دھار لوہے کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:  
 ((لَا يَدْخُلُ هَذَا بَيْتٌ قَوْمٌ لَا أَذْخَلَهُ ”کبھی ایسا نہیں ہوا کہ یہ چیز کسی گھر میں داخل  
 ہوئی تو اللہ نے ساتھ ہی وہاں ذلت بھی داخل  
 اللہُ الذَّلٌ))  
 (رواه البخاری فی صحیحہ: سلسلہ  
 الأحادیث الصحیحة للألبانی، رقم: ۱۰)

جب اسلام کی بقا کا مسئلہ درپیش ہو تو دنیاوی مصروفیات میں مشغول ہو کر رہ  
 جانا شریعت کی نگاہ میں حرام اور مہلک گناہ ہے  
 ایک اور صحیح حدیث میں روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا  
 ((إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِيَّةِ وَأَخْذَتُمْ أَذْنَابَ  
 الْبَقَرِ وَرَضَيْتُمْ بِالرَّزْعِ وَتَرَكْتُمْ  
 الْجِهَادَ سَلْطَانُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ذُلْلًا لَا يَنْزَعُهُ  
 حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ))  
 ”جب تم عید (یعنی سو دین یعنی یہ دین) کرنے  
 لگو گے اور گاے بیلوں کی ذمیں پکڑ لو گے، اور  
 کھیتی باڑی (کی زندگی) میں (مگن ہو کر)  
 مطمئن ہو جاؤ گے اور جہاد چھوڑ جیجو گے تو اللہ  
 تمہارے اوپر ایسی ذلت مسلط کر دے گا جو وہ  
 اس وقت تک نہیں ہٹائے گا جب تک تم اپنے  
 دین کی طرف والیں نہ لوٹ آؤ۔“  
 (رواه أبو داود، انظر: سلسلہ الأحادیث  
 الصحیحة للألبانی، رقم: ۱۱)

ایک اور موقع پر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بات فرمائی:  
 ((لَا تَتَجَدَّدُوا الضَّيْعَةَ فَتَرْغَبُوا فِي الدُّنْيَا))  
 ”جائیدا دیں مت بناؤ (اور پیشے مت اپناو)“  
 (ترمذی: کتاب الزهد عن رسول  
 اللہ، حدیث صحیح، انظر: سلسلہ  
 الأحادیث الصحیحة للألبانی: ۱۲)

حدیث میں وارد ہونے والے لفظ ”ضیعہ“ کا مطلب ہے ”جائیدا“ یا ”پیشے“۔  
 مذکورہ بالا حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تمام تر متعای دنیا کا ذکر فرمادیا ہے اور

ہماری مصروفیات کے سارے ہی اسباب گواڑا لے ہیں، یعنی زراعت، ربا اور سودی حلیوں؛ تجارت، حیواناتی پیداوار، صنعت و حرفت اور کوئی بھی دوسرا پیشہ۔

ایک ایسے وقت میں جب اسلام کی بقا کا مسئلہ درپیش ہو، امّت مسلمہ اپنی زندگی و موت کا معركہ رہی ہو، ان دنیاوی مصروفیات میں مشغول ہو کر رہ جانا شریعت کی نگاہ میں حرام اور مہلک گناہ ہے۔

## جہاد بالمال بھی فرض عین ہو جاتا ہے

جبکہ تک ”جہاد بالمال“ کا تعلق ہے، تو جب بھی مجاہدین کو مال کی ضرورت ہو یہ فرض میں جاتا ہے، چاہے اس وقت ”جہاد بالنفس“، بجائے خود فرض کفایہ ہی کیوں نہ ہو۔ اور جیسا کہ امام ابن تیمیہ نے لکھا ہے؛ ایسے حالات میں یہ فرض عورتوں پر بھی عائد ہوتا ہے، حتیٰ کہ چھوٹے بچوں کا مال بھی فی سکیل اللہ خرچ کرنا لازم ہو جاتا ہے۔ (الفتاویٰ الکبریٰ: ۲۰۷/۳)

اسی لئے مال جمع کر کر کے رکھنے کو بھی ایسے حالات میں حرام قرار دیا گیا ہے جب اس دُ ضرورت ہو۔

## ایک طرف قحط زدگان، دوسری طرف جہاد کی ضروریات؟!

جب امام ابن تیمیہ سے پوچھا گیا:

”اگر مال تھوڑا پڑ جائے اور ایک طرف قحط زدہ بھوکے ہوں اور دوسری جانب جہاد کی ضروریات ہوں جنہیں پورانہ کرنے سے جہاد کو نقصان پہنچنے کا اندر یہ ہے، تو ترجیح کے دی جائے؟“

آپ نے جواب فرمایا:

”بہم جہاد کو ترجیح دیں گے، چاہے قحط زدہ لوگوں کی موت ہی کیوں نہ واقع ہو جائے۔ اس لئے کہ یہ مسئلہ، ”مسئلہ تترس“، (یعنی کفار کے مسلمان قیدیوں کو بطور ذہال استعمال کرنے کے مسئلے) کی طرح ہے، بلکہ اس سے بھی بڑھ کر ہے۔ کیونکہ تترس کے مسئلے میں مسلمان ہمارے فعل سے قتل ہوتے ہیں، جب کہ ان (قحط زدگان) کی موت اللہ کے فعل سے واقع

ہوتی ہے۔

(الفتاویٰ الکبریٰ: ۲۰۷/۳)

(مراد یہ کہ اگر حال بنائے گئے مسلمانوں کو مجبوراً مارنا جائز ہے تو جہاد کی نیزیریش و رتوں کے موقع پر فقط زدگان کو مرتے ہوئے تجوید بینا بدربدہ، اولیٰ جائز ہو گا۔ یاد ہے کہ اگر کفار مسلمان قیدیوں کو بطورہ حال استعمال کریں اور کفار کو بچپانہ نے کی اس کے سوا کوئی صورت نہ ہو کہ مسلمان بھی ساتھی مارے جائیں تو فتحہا ہمہ کرنے کی اجازت دیتے ہیں۔ (متجم))

امام قرطبی فرماتے ہیں:

”تمام علماء اس بات پر متفق ہیں کہ اگر مسلمانوں کو کوئی مالی ضرورت پیش آجائے اور اس وقت تک زکوٰۃ ادا کی جا چکی ہو، تو لوگوں پر فرض ہو گا کہ وہ اس ضرورت کو پورا کرنے کے لئے اپناؤتی مال خرچ کریں۔“

(القرطبی: ۲۲۲/۲)

اسی طرح امام مالک فرماتے ہیں:

یجب علی النّاس فداء أسراهِم و إن استغرق ذلك أموالهم.  
”مسلمانوں پر اپنے قیدیوں کو چھڑوانا فرض ہے، خواہ ان کا سارا مال ہی اس کام میں کھپ جائے۔“

امام قرطبی، امام مالک کا یہ قول نقل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

”اس بات پر بھی تمام علمائے امت کا اجماع ہے۔“

(القرطبی: ۲۲۲/۲)

اسلام کی نگاہ میں دین کا تحفظ، جان کے تحفظ سے، جب کہ جان کا تحفظ مال کے تحفظ سے زیادہ اہم ہے۔ پس دولت مندوگوں کا مال مجاہدین کے خون سے زیادہ قیمتی نہیں کہ وہ اسے بچا بچا کر رکھیں۔

**اگر مال دار لوگ محض اپنے ایک دن کا خرچ افغان مجاہدین کو دے دیں**

صاحبین ثروت اپنے مال کے بارے میں اللہ کے حکم کی طرف متوجہ ہوں۔ آج جہاد کو مالی معاونت کی اشد ضرورت ہے۔ مسلمانوں کا دین و ایمان خطرے میں ہے اور ان کی بستیوں کی

بستیاں فتاہوتی نظر آرہی ہیں، مگر کتنے ہی اغذیاء اب بھی اپنی خواہشات میں غرق ہیں۔ اگر یہ مال دار لوگ محض ایک دن کے لئے اپنی خواہشات کو روکیں، اپنے آرام و آسائش پر پیسہ برباد کرنے سے باز رہیں اور انھی پیسوں کا رخ افغانستان میں برسر پیکار مجہدین کی طرف پھیردیں۔ ان مجہدین کی طرف جو سرداری سے مر رہے ہیں، جن کے برہمنہ پیروں کو برف چاٹ گئی ہے، جن کے پاس کھانے کو دو وقت کی روٹی تک نہیں، نہی اپنے دفاع اور تحفظ کے لئے اسلحہ ہے۔۔۔ میں کہتا ہوں کہ اگر مال دار لوگ محض اپنے ایک دن کا خرچ ان افغان مجہدین کو دیں، تو ان شاء اللہ یہ اظہر معمولی ہی قربانی بہت بڑی تبدیلی کا باعث ہوگی اور فتح و نصرت کی جانب پیش قدمی کا مؤثر ذریعہ بنے گی۔

اب تو اس دور کے بہت سے جید علماء یہ فتوی دے چکے ہیں کہ افغانستان کے مجہدین کو زکوٰۃ دینا قرب الہی کا ذریعہ بننے والے عظیم ترین افعال میں سے ہے اور اس کا شمار صدقے کی افضل ترین صورتوں میں ہوتا ہے۔ یہ فتوی دینے والوں میں شیخ عبدالعزیز بن باز بھی شامل ہیں۔

### خلاصہ بحث

**اول:** آج دنیا کے ہر مسلمان پر اپنی جان سے جہاد کرنا فرض عین ہے۔

**دوم:** آج کسی بھی شخص کو یہ حق حاصل نہیں کہ وہ کسی دوسرے کو جہاد پر جانے کی اجازت دے یا اس سے منع کرے۔ چنانچہ اولاد کو والدین سے اجازت لینے کی کوئی ضرورت نہیں۔

**سوم:** جہاد بالمال بھی آج فرض عین ہے، اور جب تک جہاد کو مال کی ضرورت ہے مسلمانوں کے لئے حرام ہے کہ وہ مال جمع کر کر کے رکھیں۔

**چہارم:** بلاشبہ جہاد ترک کرنا نماز روزہ ترک کرنے کی طرح ہی ہے۔ بلکہ آج کے حالات میں ترک جہاد کا گناہ اس سے بھی بڑھ کر ہے۔ ابن رشد نے اس بات پر تمام علماء کا اتفاق نقل کیا ہے کہ اگر جہاد فرض عین ہو جائے تو اس کی فرضیت، فرض حج سے بھی بڑھ کر ہوتی ہے۔

## باب هفتم

سوالات، جوا کشڑ ہنوں میں اٹھتے ہیں!

## باب هفتم

سوالات، جواب کثراً ہنوں میں اٹھتے ہیں!

پہلے چند ابتدائی باتیں

آج جہاد کی فرضیت نماز روزے کی مانند، بلکہ ان سے بھی بڑھ کر ہے

ان سارے دلائل کے بعد یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ اپنی جان سے جہاد کرنا آج فرض عین ہے اور اس کی فرضیت نماز روزے ہی کی مانند، بلکہ ان سے بھی بڑھ کر ہے۔ امام ابن تیمیہ فرماتے ہیں:

فالعدو الصائل الذي يفسد الدين والدنيا لا شيء أوجب بعد الايمان من دفعه.  
”ایمان لانے کے بعد سب سے اہم فریضہ دین و دنیا کو بر باد کرنے والے حملہ آور دشمن کو پچھاڑنا ہے۔“

(الفتاوی الکبری: ۲۰۸/۳)

(دفاعی جہاد کے اہم ترین فرض ہونے سے یہ مراد قطعاً نہیں کہ جہاد بھیش نماز سے زیادہ اہم ہوتا ہے، کیونکہ یہ بات معلوم ہے کہ نماز بھیش فرض عین ہوتی ہے اور اسلام کے ارکان ثمرت میں سے ہے، جب کہ جہاد کے معاملے میں یہ دونوں باتیں نہیں پائی جاتیں بلکہ دفاعی جہاد کے اہم ترین فرض ہونے کا تعلق تو عدم وسائل کے محلے کے موقع سے ہے، جب جہاد عام حالت کے برخلاف فرض عین ہو جاتا ہے۔

رہی بات یہ کہ اہم ترین فرض عین اللہ تعالیٰ کی توحید کی معرفت اور اقرار ہے تو یہ بات یقیناً درست ہے، لیکن یہاں یہ اعتراض اس لئے خارج از بحث ہے کہ جہاد کے حکم کے مخاطب ہی وہ لوگ ہیں جو پہلے سے مقیدہ توحید پر ایمان پچھلے ہیں۔ خود جہاد بھی توحید اور اس کی دعوت کی بالادستی کا ذریعہ ہے؛ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ((نَعْثَثُ بَنِي إِنْدِي السَّاعَةِ بِالْسَّيْفِ حَتَّى يَغْبَدَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ...)) (احمد: مسند المکثرين) ”مجھے قیامت تک کے لیے توارکے ساتھ مبجوض کیا گیا ہے، یہاں تک کہ اللہ وحده الشریک کی عبادت کی جانے لگے...“ جہاں تک ایمان کی تفصیلی معرفت (ایمان مفصل) کا تعلق ہے جو دراصل علم کا شرہ ہے، تو اس کا حصول فرض کفایہ کی

حیثیت رکھتا ہے۔ احکام تو حیدر کی تفسیلی تعلیم کی بھی یہی حیثیت ہے۔ اس لئے اگر جہادِ ارض میں ہو تو اس تعلیم کے تقدم و رکھنا درست نہ ہوگا۔ تاہم حیدر کے ہن مخصوص عات کی تعلیم نے تزیر ہوتا سے درب موقع جو دے ساتھ جاری رکھا جائے کا۔ جیسا کہ ایک صحیح حدیث میں جو سانترالہ مذکور احمد میں درج ہے، وارہ بنے کے غزوہ و ہجین میں جو شہزادہ مسلمان شریف جہاد تھے، انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ایک ایسے درست (رات انواط) کے تعین کا مطالبہ کیا، جیسا مشرکین نے اپنے لئے مقرر کر رکھا تھا، وہ اس کے پاس متفکر رہتے اور اپنا اسلوب اور یہ اس رہتے تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے جواب میں فرمایا تھا: ... فَلَئِنْ وَاللَّهُ نَفْسِي بِيَدِهِ كَمَا قَالَ بْنُ إِسْرَائِيلَ لِمُوسَىٰ: «إِنِّي جَعَلْتُ لَنَا الْهَا كَمَا لَهُمُ الْهُلَّةُ» قَالَ أَنَّكُمْ قَوْمٌ تُخْلَقُونَ ... ” اس ذاتی تسمیہ جس کے باوجود میں میری جان ہے تم نے ایسی ہی بات کی جیسی کہ بنی اسرائیل نے مولیٰ علیہ السلام سے کہی تھی: (اے مولیٰ!) ہمارے لئے ہمیں کوئی معیودا ایسا ہی مقرر کر رکھی جیسے ان (کفار) کے یہ معیودیں فرمایا، اقیم تماؤں میں ہر کوئی بحالت ہے۔ ” الغرض رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سب مسلمانوں و اپنے ساتھیوں کی وجہ پر جہاد اور شہادت پر اعتماد اور نے نہ ایمان ارنے والوں اور سرافیٰ تو حیدر و رسانی کی بندیاں گے وہیں: یعنی والوں و تکمیل جو ہیں میں شہادت پر اعتماد اور شہادت ملنے پر جنت کی بشارت دی۔ (متاجم)

## دفاعی جہاد کے اہم ترین فرضِ عین ہونے کے دلائل

جہاد کے دوران نمازوں کو موخر کر کے دو وقت کی نمازیں اربع بھی کی جائیں گے۔ نمازوں کی رکعتات مختلف کرنا بھی جائز ہے اور ادا یعنی نمازوں کی کیفیت تبدیل کرنے کی بھی اجازت ہے۔ تھیسین میں روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ خندق کے موقع پر فرمایا:

((مَلَّ اللَّهُ بَيْوَتَهُمْ وَ قُبُورَهُمْ نَارًا كَمَا (الله ان کے گھروں اور قبروں کو آگ سے بھر شَغَلُونَا عَنْ صَلَاةِ الْوُسْطَى حَتَّى غَابَتْ) وے جیسے انہوں نے ہمیں صلاۃ وسطی (یعنی نمازوں کے) پڑھنے کا موقع نہیں دیا، یہاں تک الشَّفَسْ))

(بخاری: کتاب الدعوات: باب کہ سورج غروب ہو گیا۔)

الدعاء على المشركيين

اسی طرح ایک مجاہد کو رمضان میں روزہ چھوڑنے کی اجازت بھی ہے، جیسا کہ صحیح مسلم میں روایت کردہ حدیث ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے موقع پر مکہ کی جانب غیر کے

دوران (وقت سے پہلے) روزہ کھول لیا اور صحابہ کرام سے فرمایا:  
 ((إِنَّكُمْ مُصَبِّحُو الْعَذَوْكُمْ وَالْفُطْرُ)) "بے شک صح تمہیں اپنے دشمن سے تکرانا ہے  
 اور روزہ کھول (کر کچھ کھا) لینا تمہارے لئے  
 زیادہ قوت کا باعث ہوگا، لہذا روزہ کھول لو۔"  
 (مسلم: کتاب الصیام)

## فرض عین میں اجازت لینے یاد یئے کا سوال ہی نہیں

ہم یہ بات بھی جان پچکے ہیں کہ جہاد جب فرض عین ہو جائے تو اس کی ادائیگی کے لئے کسی سے اجازت نہیں مانگی جاتی۔ جس طرح نماز فجر ادا کرنے کے لئے نہ والدین سے اجازت طلب کرنے کی ضرورت ہوتی ہے، نہ اپنے شیخ سے، نہ ہی (قبیلے، جماعت یا ملک کے) سربراہ سے، اسی طرح جہاد پر جانے کے لئے بھی کسی سے اجازت کی ضرورت نہیں۔ مثلاً اگر کوئی باپ بیٹا ایک ہی گھر میں سے رہے ہوں اور بیٹا اٹھ کر نماز فجر ادا کرنا چاہے اور باپ سوتا رہے، تو کیا آپ میں سے کوئی بھی یہ کہے گا کہ بیٹے کو نماز کے لئے اپنے باپ سے اجازت طلب کرنا ضروری ہے؟ یہ تو ایک مسئلہ ہوا۔  
 اب ذرا ایک لمحے کے لئے یہ فرض کر لیں کہ یہ باپ اپنے بیٹے کو نماز فجر پڑھنے سے منع کر دیتا ہے۔ تاکہ اس کے جانے سے باقیوں کی نیز خراب نہ ہو، یا اس لئے کہ باپ کو نماز سرے سے پسند ہی نہیں، یا کسی بھی اور وجہ سے، تو کیا ایسے میں بیٹے کے لئے باپ کی بات ماننا جائز ہوگا؟ اس سوال کا جواب تو رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم خود ہی اپنے احکامات میں واضح فرمائچکے ہیں۔

## ترکِ جہاد کا حکم دینا خالق کائنات کی نافرمانی ہے

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

"اطاعت صرف نیکی کے کاموں میں ہے۔"  
 ((إِنَّمَا الطَّاعَةُ فِي الْمَعْرُوفِ))

(متفق علیہ، انظر: صحیح الجامع

الصغریٰر للألبانی، رقم: ۷۳۶۹، ۳۹۶۷)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا:

((لَا طَاعَةٌ لِّمَخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ))  
”اللہ عزوجل کی نافرمانی میں کسی مخلوق کی  
اطاعت (جاائز) نہیں۔“  
عَزَّ وَجَلَّ

(حدیث صحیح، رواہ احمد والحاکم)

نیز یہ فرمایا:

لَا طَاعَةٌ لِّمَنْ لَمْ يُطِعْ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ.  
”کوئی اطاعت نہیں کی جائے گی اس شخص کی  
جو اللہ عزوجل کی اطاعت نہ کرے۔“  
(حدیث صحیح، رواہ احمد: صحیح  
الجامع الصغیر للألبانی: ۳۹۶۷، ۷۲۹)

چونکہ جہاد ترک کرنا خالق کی نافرمانی ہے، اس لئے مخلوق میں سے چاہے کوئی بھی اس کا  
حکم دے، اس کی اطاعت نہیں کی جائے گی۔

جهاد کے لئے اجازت طلب کرنے کی شرعی حیثیت کو مزید واضح کرنے کے لئے میں اللہ سے  
توفیق مانگتے ہوئے چند باتیں کہنا چاہوں گا:

صحابہؓ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کا طریقہ تو یہی تھا کہ جب ایک بار جہاد کا علم بلند کر دیا جاتا اور  
امت کے لئے نفیر عام کا اعلان کر دیا جاتا تو آپ حضراتؓ جہاد میں شرکت کے لئے رسول اللہ صلی  
الله علیہ وسلم سے اجازت نہیں مانگتے تھے۔ صحابہؓ تو جہاد کی نیت کرنے اور جنگ کے لئے نام لکھوا  
دینے کے بعد رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اذن طلب کرنے آتے تھے، جس کی حیثیت جہاد میں  
شرکت کے لئے اجازت کی نہیں ہوتی تھی، بلکہ وہ تو دراصل جہاد میں اپنے کردار سے متعلق مشورہ ہوتا  
تھا، جس کی روشنی میں ہر صحابیؓ اپنی ذمہ داری ادا کرتے تھے۔

امام احمدؓ اور امام نسائیؓ کی روایت کردہ صحیح حدیث میں معاویہ بن جاہشؓ اسلامی فرماتے ہیں کہ  
حضرت جاہشؓ نبیؐ کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور فرمایا:  
یا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَدْتُ الْغَزْوَ وَجَنَّثَ أَسْتَشِيرُكَ.

”اے اللہ کے رسولؐ! میں قبال میں شرکت کا ارادہ کر چکا ہوں اور آپ سے مشورہ لینے آیا ہوں۔“

فَقَالَ: هَلْ لَكَ مِنْ أُمَّةٍ؟

”آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پوچھا: کیا تمہاری والدہ (زندہ) ہیں؟“

فَقَالَ: نَعَمْ.

”صَحَابِيٌّ نَفَرَ مِيَاهَ جِلْجِيلَهَا.“

فَقَالَ: الْمِرْمَهَا فَإِنَّ الْجَنَّةَ إِنْدِ رِجْلِيهَا.

”تو آپ نے فرمایا: انھی کے پاس رہو، کیونکہ بلاشبہ جنت ان کے قدموں میں ہے۔“

(نیل الاوطار للشوکانی: ۳۷/۸)

جب کہ ایک اور روایت میں یہ الفاظ ملتے ہیں:

”إِنِّي أَسْتَكْبَثُ فِي غَرْوَةٍ...“ ”میں نے اپنا نام (فلاں) غزوے میں لکھوا دیا ہے...“

یہ معاملہ تب ہے جب جہاد فرض کفایہ ہو۔ لیکن جب جہاد فرض میں ہو جائے اور شریعت سب ہی لوگوں سے نکلنے کا مطالبہ کرے، تو ایسے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جہاد (سے پچھے رہ جانے) کے لئے اجازت طلب کرنے کو منافقت کی نشانی قرار دیا گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿لَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ ﴾ ”جو لوگ اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھتے

الْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَ ﴾ ایسے ہیں وہ تو آپ سے اجازت نہیں مانگتے کہ

الْفُسُلِهِمْ وَ اللَّهُ عَلِيهِمْ بِالْمُتَقْبِلِينَ ۝ انما

يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَ ﴾ یعنی لوگوں سے خوب واقف ہے۔ اجازت تو

الْيَوْمِ الْآخِرِ وَ ارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي

رَيْبِهِمْ يَرْتَدُونَ﴾ (التوبہ: ۲۵-۲۶)

وہی لوگ مانگتے ہیں جو اللہ پر اور آخرت کے

دان پر ایمان نہیں رکھتے اور ان کے دل شک

میں پڑے ہوئے ہیں اور وہ اپنے شک میں

ڈانوں ڈول بور ہے ہیں۔“

اسی طرح ہمارے علم میں ایسی کوئی بات بھی نہیں کہ صحابہ، کرام رضی اللہ عنہم یا تابعین، رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد خلفاء راشدین، یعنی حضرات ابو بکر، عمر، عثمان اور علی رضوان اللہ علیہم السلام سے جہاد میں شرکت کے لئے اجازت منگا کرتے تھے۔ کیا آپ کے خیال میں جہاد میں شرکیک ہونے والا ہر شخص پہلے حضرت ابو بکر صدیقؓ کے پاس جا کر اجازت طلب کرتا تھا؟ یقیناً ایسا کبھی نہیں ہوا، کیونکہ علم جہاد کا بلند ہو جانا اور شکر کا میدان میں نکل آنا ہی اصل اہمیت کا حامل ہوتا ہے، جس کے بعد کسی سے اجازت کی ضرورت باقی نہیں رہتی۔

## اجازت کا معاملہ تو شمن پر حملے کی تدبیر و ترتیب وغیرہ سے متعلق ہے

اس سے بعد کے ادوار میں بھی ہمیں ایسی کوئی بات نہیں ملتی کہ مسلمان رباط یا جہاد کی عبادت ادا کرنے کے لئے پہلے امیر المؤمنین سے اجازت حاصل کرتے تھے۔ نہ ہی ہمیں پوری اسلامی تاریخ میں کوئی ایک بھی ایسا واقعہ نظر آتا ہے جب مسلمانوں کے امیر نے بد اجازت جہاد و قتال کرنے کے ”جرم“ میں کسی شخص کو سزا دی ہو۔

اجازت تو یعنی قتال میں یادشمن پر حملے کے وقت، جہاد کے امیر یا معاشر کے قائد سے لی جاتی ہے، (جس کا مقصد یہ پوچھنا نہیں ہوتا کہ ”میں جہاد میں شرکت کروں یا نہیں؟“ بلکہ) یہ اجازت جہاد میں کوڈ پڑنے کے بعد امور جہاد کو منظم اور منضبط انداز سے چلانے کے لئے لی جاتی ہے، تاکہ مسلمانوں میں سے کوئی شخص قبل از وقت (اور بے ترتیب انداز میں) حملہ کر کے مجاہدین کی ساری منصوبہ بنندی ہی خراب نہ کر دا لے۔

اما اوزاعیٰ اور بعض دیگر فقہاء کے نزدیک اجازت کی ضرورت صرف ان لوگوں کو ہے جو با قاعدہ فوج کا حصہ ہوں اور انھیں بیت المال سے تنخواہ ملتی ہو۔ ملی فرماتے ہیں:

يكره الغزو وغير إذن الإمام أو نائبه ولا كراهة في حالات:

۱. إذا فوت الاستئذان المقصود.

۲. أو عطل الإمام الغزو.

۳. أو غلب على ظنه عدم إذن، كما بحث ذلك البلقيني.

”امام یا اس کے نائب کی اجازت کے بغیر دشمن کے خلاف لڑنا مکروہ ہے، لیکن ان (تین) حالات میں کوئی کراہت نہیں:

۱۔ جب امیر نے جہاد کو معطل کر رکھا ہو۔

۲۔ جب اجازت مانگنے سے اصل مقصد ہی فوت ہو جائے، (مثلاً جب یہ نظر آرہا ہو کہ اگر اجازت ملنے کا انتظار کیا گیا تو مسلمانوں کا نقصان ہو جائے گا یا دشمن کا رواج کر کے بھاگ نکلے گا، وغیرہ وغیرہ)

۳۔ جب غالب گمان یہی ہو کہ امیر اجازت نہیں دے گا، جیسا کہ بلقینی نے بھی فرمایا ہے۔  
(نهاية المحتاج: ۲۰/۸)

میں اپنی بات پھر دہراؤں گا کہ یہ سب احکامات ان حالات کے لئے ہیں جب جہاد فرض کفایہ ہو۔ لیکن جب جہاد فرض عین ہو جائے تب اجازت مانگنا یادیں، کچھ باقی نہیں رہتا۔  
ابن رشد فرماتے ہیں:

طاعة الإمام لازمة وإن كان غير عدل ، ما لم يأمر بمعصية ، ومن المعصية النهي عن الجهاد المتعين .

”امام غیر عادل ہی کیوں نہ ہو اس کی اطاعت ضروری ہے، جب تک کہ وہ معصیت الہی کا حکم نہ دے۔ اور جہاد کے فرض عین ہو جانے کے بعد جہاد سے روکنا معصیت ہی ہے۔  
(أنظر: فتح العلي المالك للشيخ عليش: ۳۹۰/۱)

جب تک مجاہدین کی تعداد ناکافی ہو، اجازت مانگنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا  
اس مسئلے کی مزید وضاحت کرنے کے لئے میں یہ بتاتا چلوں کہ فرض کفایہ میں بھی اجازت مانگنے یادیں کا سوال تب ہی کھٹرا ہوتا ہے جب ”کفایت“ پوری ہو جائے، یعنی جب فریضہ جہاد کی ادائیگی کے لئے مجاہدین کی تعداد کافی ہو جائے۔ لیکن اتنی تعداد جمع ہونے سے پہلے جہاد کا حکم سب ہی کے لئے ہوتا ہے اور جب تک کچھ لوگ اس فرض کو ادا نہیں کر دیتے جہاد سب پر فرض رہتا ہے۔ یعنی

”کفایت“ کے پورے ہونے سے پہلے فرض عین اور فرض کفایت میں کوئی فرق نہیں۔ لہذا جب تک ”کفایت“ پوری نہیں ہوتی، فرض کفایت جہاد کے لئے بھی کسی سے اجازت نہیں مانگی جائے گی۔ اجازت دینے لینے کا سوال تب کھڑا ہو گا جب ہمیں معلوم ہو جائے کہ ارض معمر کہ میں مجاہدین کی اتنی تعداد جمع ہو چکی ہے جو فریضہ جہاد کی ادائیگی کے لئے کافی ہے۔

عین ممکن ہے کہ کوئی شخص یہ ساری باتیں پڑھنے کے بعد کہے کہ: ہمیں یقین آگیا ہے کہ جہاد آج فرض عین ہے، اور اس کے لئے کسی سے اجازت لینے کی قطعاً کوئی ضرورت نہیں، لیکن چنانچہ سوالات پھر بھی باقی ہیں:

۱۔ کیا نفیر عام کے حکم کی عملی تطبیق آج کے حالات میں بھی ممکن ہے؟

۲۔ کیا ہم ان حالات میں بھی کفار کے خلاف جہاد کریں جب کہ مسلمانوں کے پاس کوئی ایک متفقہ امیر یا خلیفہ نہیں ہے؟

۳۔ کیا ہم افغانستان کے قفال میں شریک ہوں حالانکہ مجاہدین مختلف گروہوں اور قیادتوں میں بٹے ہوئے ہیں؟

۴۔ اگر سب لوگ جہاد چھوڑ بیٹھیں تو کیا ایک مسلمان تنہا ہی قفال کرے؟

۵۔ کیا ہم ایسے مسلمانوں کے ساتھ بھی مل کر قفال کریں جن کی دینی تربیت ناقص ہے؟

۶۔ کیا ہمارے لئے کمزوری کے عالم میں کفار سے مدد طلب کرنا جائز ہے؟

## پہلا سوال

کیا نفیر عام کے حکم کی عملی تطبیق آج کے حالات میں بھی ممکن ہے؟

اسلام نے نفیر عام کا جو حکم دیا ہے، یعنی یہ کہ سب لوگ جہاد کے لئے نکل آئیں، حتیٰ کہ یہوی شوہر سے (محرم ساتھ ہونے کی شرط کے ساتھ!) اور بیٹا والد سے اجازت لئے بغیر ہی نکل پڑے، بعض لوگوں کے خیال میں اس حکم پر عمل درآمد تقریباً ناممکن ہے۔ اور اس کی وجہات کچھ اس طرح

گنوائی جاتی ہیں کہ:

۱۔ اگر سب لوگ ہی جہاد کے لئے نکل آئیں تو کوئی بھی اسلامی سرزی میں ایسی نہیں جہاں مسلمانوں کی کل تعداد کا عشرہ عشیرہ بھی سامنے کے۔

۲۔ اگر سب لوگ جہاد کے لئے نکل پڑیں تو لوگوں کی دینی تربیت کا کام متاثر ہو گا، حالانکہ یہی تربیت امت مسلمہ کو تباہی سے بچانے کی آخری امید ہے۔

۳۔ اگر ہر شخص فلسطین، افغانستان اور دیگر مقبوضہ سرزمینوں کا رخ کر لے تو چھپے مسلمانوں کے اپنے علاقوں میں ایک خلابیدا ہو جائے گا جس سے سیکولر، قوم پرست، اشتراکی اور بھٹی عنصر فائدہ اٹھائیں گے۔

جواب: اگر مسلمان نفیر ہام سے متعلق اپنے رب کا حکم اور اپنی شریعت کا فیصلہ محض ایک بفتہ کے لئے نافذ کریں، صرف ایک بفتہ اس پر پوری طرح عمل کریں تو فلسطین بھی یہودیوں سے پاک ہو جائے۔ اگر ب پری کی پوری امت جہاد کے لئے اٹھ کھڑی ہو تو افغانستان سے کافروں کو نکال باہر کرنے کے لئے بھی بہت زیادہ وقت درکار نہیں ہو گا۔ اور تھوڑے سے عرصے کے لئے جہاد پر نکل جانے سے نہ تو معاشرے میں کسی داعی کی کمی ہو گی، نہ مسلمان خواتین کے لئے سے ان کے گھر زمین پر آپڑیں گے۔

لیکن ہمارا حال یہ ہے کہ ہم ہر مرتبہ بیٹھے انتظار کرتے ہیں، تماشا دیکھتے ہیں یہاں تک کہ کفار ایک اور اسلامی سرزی میں پرقابض ہو جاتے ہیں۔ پھر جب قبضہ ہو چلتا ہے تو ہم جیخ دھاڑک، خطبے جھاڑک، آنسو بہا کر اور آہیں بھر بھر کے اس کا سوگ مناتے ہیں۔

ہمارے ذہنوں میں قوم پرستانہ تصورات راسخ ہیں؟!

افسوں کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ اسلام کے بارے میں سوچتے ہوئے بھی ہمارے ذہنوں پر قوم پرستانہ تصورات غالب آ جاتے ہیں اور ہماری نگاہیں وہ مصنوعی سرحدیں پار نہیں کر پاتیں جو معاهدہ

سائکس پکیونے ہمارے لئے کچھی تھیں یا جان انthon نامی برتاؤی یا کسی اور فرانسیسی کا فرنے جن کا تعین کیا تھا! آخ کیا وجہ ہے کہ شام کی سرحد پر واقع اردن کے شہر ”رمثا“، میں رہنے والا مسلمان اردن ہی کے ایک اور شہر ”عقبہ“ میں رہنے والے شخص سے گہری وابستگی کا احساس رکھتا ہے اور اس کے بارے میں ایسے ہی فکر کرتا ہے جیسے ایک مسلمان بھائی کی فکر ہوئی چاہیے، حالانکہ ”عقبہ“ اس سے پچھے سو (۲۰۰) میل کے فاصلے پر ہے؟ لیکن یہی مسلمان سرحد پار شام کے علاقے ”درعا“ میں رہنے والے شخص کے بارے میں نہ ایسے جذبات رکھتا ہے، نہ اس کی فکر کرتا ہے، حالانکہ ”درعا“ اس سے محض دس (۱۰) میل کی مسافت پر ہے۔ یہ فرق کیوں ہے جب کہ ”درعا“ (شام) اور ”عقبہ“ (اردن) دونوں کے باشدہ مسلمان ہیں، بلکہ ہو سکتا ہے کہ ”درعا“ میں رہنے والا دوسرے شخص سے زیادہ دین دار اور پابند شرع ہو؟ بلاشبہ یہ رویے ہمارے ذہنوں میں راخ قوم پرستانہ تصورات ہی کا نتیجہ ہیں۔

## دوسرے سوال

کیا ہم ان حالات میں بھی کفار کے خلاف جہاد کریں جب کہ مسلمانوں کا کوئی ایک متفقہ امیر یا خلیفہ نہیں ہے؟

جیسا ہاں، امیر نہ ہوتا بھی جہاد کرنا ہماری ذمہ داری نہیں ہے ایسا بات تو کسی نے بھی نہیں کہی کہ اگر مسلمانوں کا ایک متفقہ امیر نہ ہو تو جہاد کی فرضیت سا قطع ہو جاتی ہے۔ بلکہ اس کے بر عکس، ہم دیکھتے ہیں کہ صلیبی جنگوں کے دوران اور تاتاریوں کے خلاف جہاد میں مسلمانوں کے ہر علاقے میں عیحدہ امیر ہوتا تھا، بلکہ بعض اوقات ایک علاقے میں بھی ایک سے زیادہ امراء ہوتے، مگر اس کے باوجود مسلمانوں نے ان کے خلاف جہاد کیا۔ مثلاً اس وقت حلب میں عیحدہ امیر تھا، دمشق میں عیحدہ اور مصر میں تو ایک سے زیادہ امراء تھے، جن میں سے بعض تو مسلمان امراء کے خلاف بھی صلیبیوں سے مدد طلب کرتے ہوئے نہیں شریما تے تھے۔ جیسا کہ ”شاور“ نے مصر کے ایک اور امیر ”ضرغام“ کے خلاف صلیبیوں سے مدد حاصل کی۔ لیکن مسلمانوں نے ان میں سے کسی بات کو بھی جہاد سے منہ پھیرنے کا عذر نہیں بنایا۔

آج تک کسی عالم نے یہ نہیں کہا کہ ایسے حالات میں جہاد کی فرضیت ساقط ہو جاتی ہے۔  
”مسلمانوں کی سرزی میں سے کفار کو باہر نکالنا،“ فرض نہیں رہتا۔ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ ایسے میں جہاد فرضیت پہلے سے بھی کئی گناہ ہو جاتی ہے۔

اندلس میں بھی مسلمانوں کی صورت حال اس سے بہت مختلف نہیں تھی۔ جیسا کہ ایک شاعر کہتا ہے

وہ گروہوں میں بٹ چکے تھے

اور ہر محلے میں ایک نیا امیر المؤمنین اور ایک نیا منبر تھا

اسی طرح ایک اور شاعر کہتا ہے:

جس چیز نے سرزی میں اندلس سے میرا دل اچاٹ کیا

وہ بادشاہوں کا اپنے لئے معتمد اور معتقد جیسے بلند و بالا القابات اختیار کرنا تھا

ایسے القابات جن کے وہ سرے سے مستحق ہی نہ تھے

بالکل اس بیکی کی طرح جو منہ بچلا کر، بچوں کے بل کھڑی ہو کر خود کو شیر ظاہر کرنا چاہے

لیکن اس انتشار کے باوجود علماء میں سے کسی نے نہیں کہا کہ ان حالات میں کوئی جہاد نہیں ہوتا۔

بلکہ ہم دیکھتے ہیں کہ اندلس میں تو علماء خود اگلی صفوں میں اڑتے تھے۔

یہ بھی ممکن ہے کہ کسی معرکے میں امیر کی طرف سے متعین کردہ کوئی قائد نہ ہو، جیسا کہ غزوہ مودود

کے موقع پر ہوا۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے متعین کردہ تینوں قائدین کی شہادت

کے بعد، حضرت خالد بن ولیدؓ اٹھے اور انہوں نے علم سنبھال لیا، حالانکہ انھیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے متعین نہیں کیا گیا تھا، اور اللہ نے انھی کے ہاتھوں مسلمانوں کے لشکر کو چاکالا۔ رسول

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے نہ صرف آپؐ کے اس فعل کو درست قرار دیا بلکہ آپؐ کی تعریف بھی فرمائی۔

خود خلافت کے قیام کا اصل راستہ بھی جہاد ہے

اسی طرح یہ بھی ممکن ہے کہ کسی امام یا امیر المؤمنین کا وجود ہی نہ ہو، لیکن نہ تو اس سے قیال کر فرضیت پر کوئی اثر پڑتا ہے، نہ ہی ”مسلمانوں کی سرزی میں سے کفار کو نکالنے“ کا فرض ساقط ہوتا ہے

ولا ننتظر حتى تقوم الولاية الكبرى و تستأنف الخليفة، لأن الولاية العامة والخلافة لا تأتي نظريا بالتفافة والدراسة، بل الجهاد أسلم طريقة لكي تصبح الولاية الخاصة - أى: إمارة الفتن - ولاية العامة والخلافة.

ہماری کام نہیں کہ ہم بیٹھ کر ”ولایت کبری“ کے قائم ہونے اور خلافت کے لوٹنے کا انتظار کریں، کیونکہ اسلامی خلافت عملی دنیا سے کہوں دور بیٹھ کر علوم و فنون پر عبور حاصل کرنے اور بہت کچھ پڑھ لینے سے قائم نہیں ہوتی بلکہ اس کے تیام کا تواصل رستہ جہاد ہے، جس کے ذریعے ”ولایت خاصة“ یعنی قفال کی امارت، ”ولایت عامہ“ یعنی خلافت میں تبدیل ہو جاتی ہے۔

اگر کسی وقت مسلمانوں کا کوئی خلیفہ یا امیر المؤمنین نہ ہو، تو مجاهدین کیا کریں؟ اگر کسی وقت مسلمانوں کا کوئی خلیفہ یا امیر المؤمنین نہ ہو، تو مجاهدین خود اپنے میں سے کسی ایک شخص کو امیر چن لیں گے۔ وہی ان کے معاملات کو منظم کرے گا، ان کی شیرازہ بندی کرے گا اور ان کے درمیان باہمی تعادن کا ذریعہ بنئے گا۔

ایک صحیح حدیث میں صحابی ارشد صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عقبہ بن عامرؓ سے روایت ہے، آپ فرماتے ہیں:

((بَعْثَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَرِيَّةً فَسَأَلَّهُ رَجُلًا سِيفًا، قَالَ: مَا رَأَيْتُ مِثْلَ مَا لَامَنَا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: أَعْجَزْتُمْ إِذْ بَعَثْتُ (جَلَّ فَلَمْ يَمْضِ لِأَمْرِي أَنْ تَجْعَلُوا إِمْكَانَةً مِنْ كُلِّ كُوْيْوْ مَلَامِتَ كَيْ تَنْبَيِسْ وَكَيْحَا جِيْسْ اَنْخُوْنْ نَهْمِسْ مَلَامِتَ كَيْ ہَے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم وصحت حاکم))

ووافقه الذهبي. أنظر: الفتح الرباني: عليه وسلم نے فرمایا: کیا تم سے اتنا بھی نہیں ہو سکتا کہ جب میں کسی شخص کو (امیر بنانے کر) سمجھوں اور وہ میرے حکم کے مطابق نہ چلے تو تم اس کی جگہ کسی ایسے شخص کو (امیر) بنالو جو میرے حکم کے مطابق چلے۔

اس واقعے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہؓ کو اس بات پر ابھارا کہ اگر ضرورت پڑے تو ایسے امیر لشکر کو بھی بدلتا لیں جسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے مبارک ہاتھوں سے علم تھا چکے ہوں، اور اس کی جگہ نیا امیر مقرر کر لیں۔ تو جہاں سرے سے ہی کوئی امیر نہ ہو، کیا وہاں امیر جہاد مقرر کرنے کی ضرورت شدید تر نہیں ہو جاتی؟

**امام کی عدم موجودگی کی وجہ سے جہاد مذخر نہیں کیا جائے گا**

امام ابن قدامة ”المغني“ میں فرماتے ہیں:

فإن عدم الإمام لم يؤخر الجهاد لأن مصلحته تفوت بتأخيره.  
”پس امام کی عدم موجودگی کی وجہ سے جہاد مذخر نہیں ہو گا، کیونکہ تاخیر کرنے سے جہاد کی مصلحت ہی فوت ہو جاتی ہے۔“

(المغني: ۲۵۳/۸)

اور جب لوگ کسی کو اپنا امیر چن لیں تو اس کی اطاعت کرنا اواجب ہو جاتا ہے۔ ”فتح العلی المالک“ میں لکھا ہے:

نقل الشیخ میارة: إذا خلا الوقت من الأمير وأجمع الناس رأيهم على بعض  
كبار الوقت يمهد سبيلهم ويرد قويهم عن ضعيفهم فقام بذلك قدر  
الجهد والطاقة. فالظاهر أن القيام عليه لا يجوز، والمعرض يريد شق عصا  
الاسلام وتفريق جماعته، ففي صحيح مسلم الحديث: ((إِنَّهُ سَتَكُونُ هَنَاثُ

وَ هَنَّاثٌ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَ هِيَ جَمِيعٌ فَاضْرِبُوهُ بِالسَّيْفِ  
كَائِنًا مِنْ كَانَ) (مسلم: کتاب الامارة)

”شیخ میراہ نقل کرتے ہیں کہ جب کوئی امیر نہ ہوا اور لوگ کسی نمایاں شخصیت پر متفق ہو جائیں (اور اسے اپنا امیر بنالیں)، تاکہ وہ ان کے معاملات سنوارے اور ان کے طاقت ور لوگوں کو مکروہوں پر زیادتی نہ کرنے دے، اور وہ شخص اس کام میں اپنی ساری سعی و قوت بھی لگارہ ہا ہو، تو اس کے خلاف اٹھ کھڑے ہونا جائز نہیں ہے۔ یقیناً ایسی حرکت کرنے والا اسلام کی وحدت توڑنا چاہتا ہے اور مسلمانوں کے درمیان تفریق پیدا کرنے کا ارادہ رکھتا ہے۔ چنانچہ صحیح مسلم کی حدیث ہے: ((إِنَّهُ سَتَّكُونُ هَنَّاثٌ وَ هَنَّاثٌ فَمَنْ أَرَادَ أَنْ يُفَرِّقَ أَمْرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَ هِيَ جَمِيعٌ فَاضْرِبُوهُ بِالسَّيْفِ كَائِنًا مِنْ كَانَ) (مسلم: کتاب الامارة)“ عقریب بہت فتنہ و فساد ہو گا، پس جو شخص اس امت کے متحد ہونے کے بعد اس کی وحدت کو پھاڑنا چاہے، اس کو تلوار سے مار ڈالو، چاہے وہ کوئی بھی ہو۔“

(فتح العلی المالک: ۳۸۹/۱)

## تیسرا سوال

کیا ہم افغانستان کے قاتل میں شریک ہوں حالانکہ مجاہدین مختلف گروہوں اور قیادتوں میں بٹے ہوئے ہیں؟

مجاہدین کے مختلف گروہوں اور قیادتوں میں بٹے ہوئے کے باوجود افغانستان میں قاتل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے، کیونکہ حملہ آور ملدوں کے خلاف مسلمانوں کے دفاع کا واحد ذریعہ قاتل ہی ہے۔ اور ایسی کوئی دلیل موجود نہیں جو ملکہ کافروں کے خلاف اس صورت میں لڑنے سے منع کرتی ہو جب مسلمان ایک سے زائد اسلامی مجموعات اور تنظیمات میں بٹے ہوئے ہوں۔ اگر مجاہدین کے قاتمین ایک سے زائد ہوں تو بھی قاتل فرض رہے گا اور ہر قاتمکو اپنے مجموعے کا امیر قاتل تصور کیا جائے گا۔

## چوتھا سوال

اگر سب لوگ جہاد چھوڑ بیٹھیں تو کیا ایک مسلمان تنہا ہی قاتل کرے؟

جی ہاں، مسلمان کی ذمہ داری تو یہی نہیں ہے کہ اسے تنہا بھی قاتل کرنا پڑے تو کرے، کیونکہ اللہ عزوجل اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿فَقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلِّفُ إِلا﴾ ”پس تم جنگ کرو اللہ کی راہ میں، تم اپنی ذات کے سوا کسی کے ذمہ دار نہیں، البتہ مونموں کو آن یکٹھ فَبَاسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللَّهُ أَشَدُ  
ثُرَائی پر ابھارو۔ اللہ سے امید ہے کہ وہ کافروں کے زور کو توڑ دیں گے، اور اللہ سب سے زیادہ زور والے اور سب سے سخت سزا دینے والے ہیں۔“

یہ آیت مبارکہ نبی آکرم صلی اللہ علیہ وسلم (اور آپ کے ہر امتی) کو دو باتوں کا حکم دیتی ہے؛ ا۔ قاتل فی سبیل اللہ کا، خواہ تنہا ہی کرنا پڑے۔ ۲۔ مونموں کو قاتل پر ابھارنے کا۔ اور یہ دونوں ہی کام فرض ہیں، کیونکہ جب کسی کام کا حکم دیا جائے تو اس سے یہی مراد ہوتی ہے کہ اسے پورا کرنا فرض ہے۔

نیز اللہ رب العزت نے اس آیت مبارکہ میں قاتل کی حکمت بھی بیان فرمادی ہے، یعنی ”کفار کا زور توڑنا“، کیونکہ کفار تبھی ہمارے وجود سے خوف زدہ ہوں گے جب ہم ان کے خلاف قاتل کرتے رہیں گے:

﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَّةً وَ لَا يَكُونُ الَّذِينَ كُلُّهُ لِلَّهِ﴾ (الأنفال: ۳۹) ”اور ان سے جنگ کرو یہاں تک کہ قتنہ باقی ہو جائے“۔

لہذا قاتل ترک کرنے سے قتنہ یعنی شرک پھیل جاتا ہے اور کفار غالب آ جاتے ہیں۔

صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین نے سورۃ نساء کی مندرجہ بالا آیت کو انھی طاہری معنوں میں سمجھا:

تما۔

ابوالحق فرماتے ہیں کہ میں نے حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ سے پوچھا:  
اگر ایک شخص تہباہی مشرکوں پر کوڈ پڑے، تو کیا اس کا یہ فعل اپنے آپ کو خود ہی ہلاکت میں  
ڈالنے کے مترادف ہے؟

حضرت براء رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

”لَا إِلَّا نَّالَ اللَّهُ بَعْثَ رَسُولَهُ فَقَالَ: ﴿فَقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا تُكَلِّفُ إِلَّا  
نَفْسَكَ﴾؛ إِنَّمَا ذَاكَ فِي النَّفَقةِ.“

نہیں (ایسا نہیں ہے)، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا اور فرمایا:  
﴿پس تم جنگ کرو اللہ کی راہ میں، تم اپنی ذات کے سوا کسی کے ذمہ دار نہیں﴾ ”اپنے آپ  
کو ہلاکت میں ڈالنے“، والی آیت تو (فی سبیل اللہ) خرچ کرنے سے متعلق ہے۔

(الفتح الربانی: ۸/۱۲؛ رواہ احمد و صحیحہ الحاکم و واقفہ الذهبی)

حضرت براء رضی اللہ عنہ نے اپنے جواب کے آخر میں سورۃ بقرہ کی اس آیت کی طرف اشارہ

فرمایا ہے:

﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيهِنَّكُمُ إِلَى التَّهْلِكَةِ﴾

”اللہ کی راہ میں خرچ کرو اور اپنے ہاتھوں اپنے آپ کو ہلاکت میں نہ ڈالو۔“

چنانچہ دشمن کے خلاف تہباہی قاتل کرنا ہلاکت نہیں، بلکہ اللہ کی راہ میں (جان و مال) خرچ کرنے  
سے ہاتھ کھینچ لینا ہلاکت ہے۔

امام ابن العربي ”احکام القرآن“ میں فرماتے ہیں:

وقد تكون حالة يجب فيها نفير الكل إذا تعين الجهاد على الأعيان بغلبة

العدو على قطر من الأقطار أو لحلوله بالعقر فيجب على كافة الخلق

الجهاد والخروج، فإن قصرروا عصوا.

فإذا كان النفيء عاماً لغلبة العدو على الحوزة أو استيلانه على الأسرى  
كان النفيء عاماً وجب الخروج خفافاً وثقالاً، ركباناً ورجالاً، عبيداً و  
أحراراً....،

من كان له أب من غير أذنه و من لا أب له، حتى يظهر دين الله وتحمي  
البيضة و تحفظ الحوزة و يخزى العدو و يستنقذ الأسرى ولا خلاف في  
هذا.

فكيف يصنع الواحد إذا قعد الجميع؟ يعمد إلى أسير واحد فيديه و يغزو  
بنفسه إن قدر و إلا جهز غازياً.

”ایے حالات بھی پیدا ہو سکتے ہیں جب نفیر عام (یعنی ہر ایک کائنات) فرض ہو جائے۔ لہذا  
وہمن جب مسلمانوں کی کسی سرز میں پر حملہ آور ہو یا ان کے کسی علاقے کو گھیر لے تو جہاد تعین  
کے ساتھ ہر ایک پر فرض ہو جاتا ہے اور تمام لوگوں کے لئے جہاد کرنا اور اس کی خاطر گھروں  
سے نکلنا لازم ہو جاتا ہے۔ ایسے میں اگر وہ ادا نیکی فرض میں کوتاہی کریں تو گناہ گارہوں  
گے۔

پس اگر نفیر عام کا حکم اس وجہ سے ہو کہ وہمن ہمارے کسی علاقے پر قبضہ کر لے یا مسلمانوں کو  
پکڑ کر قیدی بنالے تو سب لوگوں پر فرض ہو جاتا ہے کہ وہ جہاد کے لئے نکلیں اور ہر حال میں  
نکلیں، خواہ ہلکے ہوں یا بچھل، سوار ہوں یا پیدل، غلام ہوں یا آزاد.... جس کے والد زندہ  
ہوں وہ ان کی اجازت کے بغیر نکلے اور جس کے والد فوت ہو چکے ہوں وہ بھی نکلے، (اور  
جہاد کرتا رہے) یہاں تک کہ:

اللہ کا دین غالب آجائے، مسلمانوں کی سرز میں سے وہمن کا شر دور ہو جائے، اسلامی  
سرحدیں محفوظ ہو جائیں، وہمن رسوا ہو جائے، سارے مسلمان قیدی آزاد ہو جائیں... اور  
اس بارے میں علماء کے درمیان کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا۔

لیکن (سوال یہ ہے کہ) اگر سب لوگ ہی جہاد چھوڑ کر بیٹھے رہیں تو اکیلا بندہ کیا کرے؟

اسے چاہئے کہ وہ، کوئی قیدی تلاش کرے اور پیسے دے کر اسے آزاد کرائے، اور اگر قدرت رکھتا ہو تو اکیلا ہی قال کرے اور اگر اس کی قدرت بھی نہ رکھتا ہو تو کسی اور مجاہد کو تیار کرے اور اسے سامان فراہم کرے۔

(أحكام القرآن: ۹۵/۲)

## تہا قاتل کرنا اللہ رب العزت کو بہت خوش کرتا ہے

حقیقت تو یہ ہے کہ کسی شخص کا تہا قاتل کرنا اللہ رب العزت کو بہت خوش کرتا ہے۔ امام احمد اور امام ابو داؤد یہ حسن حدیث روایت کرتے ہیں:

((عَجِبَ رَبُّنَا عَزَّوْ جَلَّ مِنْ رَجُلٍ عَزَّا  
فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَانْهَمَ يَعْنِي أَصْحَابَهُ  
فَعَلِمَ مَا عَلَيْهِ فَرَجَعَ حَتَّى أَهْرِيقَ دَمَهُ  
فَيَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى لِمَلَائِكَتِهِ انظُرُوا  
إِلَى عَبْدِي رَجَعَ رَغْبَةً فِيمَا عِنْدِي  
وَشَفَقَةً مِمَّا عِنْدِي حَتَّى أَهْرِيقَ دَمَهُ))  
(أبو داؤد: کتاب الجناد: فی الرجل  
یشری نفسہ)

فرشتون سے فرماتے ہیں:

”دیکھو میرے اس بندے کو! یا اس (جزا) کی  
رغبت میں جو میرے پاس ہے اور اس  
(عذاب) کے خوف سے جو میرے پاس ہے،  
واپس لوٹ آیا یہاں تک کہ اس کا خون بھاڑیا  
گیا۔“

## پانچواں سوال

کیا ہم ایسے مسلمانوں کے ساتھ بھی مل کر قتال کریں جن کی دینی تربیت ناقص ہے؟

کئی لوگ، جن میں بعض مخلصین بھی شامل ہیں، یہ سوال پوچھتے ہیں کہ:  
ہم اہل افغانستان کے ساتھ مل کر کیسے جہاد کریں، جب کہ ان میں سچے جھوٹے، ہر قوم کے لوگ موجود ہیں، سگریٹ اور نسوار کا استعمال ان کے ہاں عام ہے، ان میں سے بعض تو اپنا اسلحہ بیچ کر بھی پیسہ کمانے سے گریز نہیں کرتے۔ اسی طرح بعض لوگوں کو یہ اعتراض ہے کہ اہل افغانستان کی اکثریت مذہبِ حنفی کے علاوہ کسی مذہب کو برداشت نہیں کرتی اور ان میں بہت سے لوگ ایسے بھی ہیں جو تعلیم وغیرہ باندھتے ہیں؟

میں ان چیزوں کا شرعی حکم بیان کرنے سے پہلے ایک سوال پوچھنا چاہوں گا:  
مجھے پوری دنیا میں کوئی ایک جگہ ایسی دکھادیں جہاں بننے والے مسلمانوں میں اس طرح کے مسائل نہ پائے جاتے ہوں؟ تو کیا ہم ان مسائل کی وجہ سے جہاد سے ہاتھ کھیچنے لیں اور کفار کو کھلا چھوڑ دیں کہ وہ مسلمانوں کی جس سر زمین پر چاہیں قابض ہو جائیں؟ جہاں چاہیں گھوٹیں؟  
جہاں تک جواب کا تعلق ہے، تو بلاشبہ ایسے لوگوں کے ساتھ مل کر قتال کرنا بھی فرض ہے جن کی دینی تربیت ناقص ہو، کیونکہ قتال کا حکم ”دفع اعظم الضررین“ کے فقہی قاعدے پر مبنی ہے، یعنی یہ اصول کہ ”جب دو ضرر درپیش ہوں، تو ان میں سے زیادہ بڑے ضرر کو دور کرنا ترجیح قرار پائے گا“۔  
”مجلة الأحكام العدلية“ میں ایسے کئی فقہی قاعدے ذکر کئے گئے ہیں، مثلاً:

”يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام“

”ضرر عام کو دور کرنے کے لئے ضرر خاص برداشت کر لیا جائے گا“۔

(المادة رقم: ۲۶)

”الضرر الأشد يزال بالضرر الأخف“  
شدید تر ضرر کو کم تر ضرر سے زائل کیا جائے گا۔

(المادة رقم: ۲۷)

”إذا تعارضت مفسدةتان، رووعي أعظمهما ضررا بارتکاب أخفهما“  
”جب دو مفاسد کا سامنا ہوتا ان میں سے کم تر کو اختیار کر کے زیادہ نقصان دہ مفسدے سے  
چھا جائے گا۔“

(المادة رقم: ۲۸)

”يختار أهون الشررين“  
”جب دو میں سے ایک خرابی کو اختیار کرنا ناگزیر ہوتا کم تر خرابی کو اختیار کیا جائے گا۔“  
(المادة رقم: ۲۹)  
چنانچہ اس معاملے میں بھی کم تر خرابی کو اختیار کرنا لازم ہے۔ اب خود ہی فیصلہ کر لیجئے کہ زیادہ بڑی خرابی کون سی ہے؟ کفار کا افغانستان پر قابض ہونا اور اسے ایک کافر ملک بناؤ کرو یا ان قرآن اور اسلام کو منوع قرار دے دینا، یا پھر ایک اُسی قوم کے ساتھ مل کر جہاد کرنا جس میں بعض کمزور یاں یا گناہ پائے جاتے ہوں؟

قال هر نیک اور فاجر مسلمان کے ساتھ مل کر کیا جائے گا

امام ابن تیمیہ ”مجموع الفتاوی“ میں فرماتے ہیں:  
”لہذا اہل سنت والجماعت کے اصولوں میں یہ بات شامل ہے کہ قال هر نیک اور فاجر (یعنی بعد عمل مسلمان) کے ساتھ مل کر کیا جائے گا، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:  
((...إِنَّ اللَّهَ لَيُؤْتِدُ هَذَا الدِّينَ ... يَقِينًا اللَّهُ كَسَى فَاجِرَ بَنَدَرَ سَعَ بَحْرِي اس  
دین کو تقویت پہنچا دیتے ہیں۔“  
بِالْرَّجْلِ الْفَاجِرِ))

(بخاري: كتاب الجهاد والسير: باب

ان الله يؤيد الدين بالرجل الفاجر)

اور یہ بھی کہ:

((إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى سَيُؤْيدُ  
هَذَا الدِّينَ بِأَفْوَامٍ لَا حَلَاقَ لَهُمْ))

قوموں سے بھی تقویت پہنچائیں گے جن کا  
بھلائی میں کوئی حصہ نہ ہوگا۔

(مسند أحمد: أول مسند البصريين)

پس جب قاتل صرف فاجر امراء یا فاجر شکر کے ساتھ مل کر ہی کرنا ممکن ہو تو ہمارے دو ہی

رنے باقی بچتے ہیں:

یا تو ان کے ساتھ قاتل میں شریک نہ ہو جائے، مگر ایسا کرنے سے وہ (کفار) غالب آجائیں

گے جو ہمارے دین و دنیا، دونوں کے لئے ان (فاجر مسلمانوں) سے کہیں زیادہ نقصان دہ

ہیں۔ یا پھر فاجر امیر (یا فاجر شکر) کے ساتھ مل کر قاتل کیا جائے، اور ایسا کرنے سے زیادہ بڑے

فیjar (یعنی کفار) کو بچاڑا جائے گا اور اگر سب نہیں، تو بیشتر اسلامی شعائر بھی قائم ہو سکیں گے۔

لہذا ایسی صورت میں یا اس سے ملتی جلتی دیگر صورتوں میں یہ دوسری رہا اختیار کرنا ہی فرض

ہے۔ بلکہ حقیقت تو یہ ہے کہ خلفاء راشدینؓ کے اووار میں بھی بہت سی جنگیں اسی طرح

لڑی گئیں۔ (یعنی اسلام میں نئے نئے داخل ہونے والے لوگ گروہ درگروہ بغیر کسی بھی چوری تعلیم و

ترہیت کے جہاد میں کوڈ پڑے، اور صحابہؓ ان کے ساتھ مل کر ہی جہاد کیا۔ (ترجم)

نیز، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

((الْحَيْلُ مَغْفُوذٌ فِي نَوَاصِيهَا الْخَيْرُ

إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ الْأَجْرُ وَالْمَفْنُمُ))

(بخاري: كتاب الجهاد والسير:

الجهاد ماض مع البر والفاجر)

(مجموع الفتاوى: ۲۸/۵۰۶)

پس جب تک افغانستان میں بنتے والے لوگ مسلمان ہیں ان کے ساتھ مل کر قتال کرنا فرض ہے۔ افغانستان میں بلند کیا جانے والا علمِ جہادِ اسلامی ہے اور وہاں برس پر بیکار مجاهدین کا اعلان کردہ ہدف بھی ”زمیں پر اللہ کے دین کا قیام“ ہے، لہذا آج جہادِ افغانستان سے منہ پھیرنے کا کوئی عذر نہیں ہے۔

شریعت کے اسی حکم پر عمل نہ کرنے کا نقصان ہم فلسطین میں اٹھا رہے ہیں۔ اگر ابتدائی دور کی تمام تر خرایوں کے باوجود، مسلمان فلسطین میں جہاد کرتے تو یہ کبھی بھی ہمارے ہاتھوں سے نہ ہفتا۔ مگر امامتِ مسلمہ اس وقت حرکت میں نہ آئی اور دیکھتے ہی دیکھتے حالات بہت بُڑے گئے اور جاری جوش، ناکفِ حواتمہ اور فادر کیمپسی کے آنے کے بعد ہی سبھی کسر بھی نکل گئی۔ جہاں تک افغان مجاهدین کی قیادت کا تعلق ہے، تو وہ سب کے سب نماز پڑھتے ہیں، روزے رکھتے ہیں، دینی شعائر قائم کرتے ہیں اور اپنے آپ کو اسلام ہی سے منسوب کرتے ہیں۔

اگر مسلمانوں کا کوئی بھی گروہ کفار، اہل کتاب یا الحمدوں کے خلاف لڑ رہا ہو تو جب تک وہ (مجاهدین) مسلمان رہیں، ان کے ساتھ مل کر قتال کرنا فرض ہے، خواہ وہ کتنے ہی فاسق و فاجر کیوں نہ ہوں۔

امام شوكانی ”نیل الأول طار“ میں فرماتے ہیں:

و تجوز الاستعانة بالفساق على الكفار إجماعا.

”اس بات پر علماء کا اجماع ہے کہ کافروں کے خلاف فاسقون سے مدد لینا جائز ہے۔“

(نیل الأول طار: ۳۸۸)

## چھٹا سوال

کیا کمزوری کے عالم میں ہمارے لئے کفار سے مدد طلب کرنا جائز ہے؟

بعض لوگوں کی رائے ہے کہ جہادِ افغانستان کے لئے امریکا اور مغربی ممالک سے مدد طلب کرنی چاہیئے۔ اسی طرح بعض دیگر لوگوں کا خیال ہے کہ فلسطین میں یہود کے خلاف جہاد کے لئے روس

سے مدد مانگنی چاہیئے۔

میں یہ بات بالکل وضاحت سے کہنا چاہوں گا کہ کفار سے یوں مدد طلب کرنا تمام فقہاء، نزدیک حرام ہے اور ایسا کرنے کا نتیجہ یہی ہوتا ہے کہ تمام ترقی بانیوں کے باوجود جہاد اپنے حتمی بدف تک نہیں پہنچ پاتا۔

کفار سے مدد طلب کرنے کے بارے میں کئی احادیث وارد ہوئی ہیں جو بظاہر باہم تکراری ہوئی محسوس ہوتی ہیں۔ وہ احادیث جو مدد طلب کرنے سے منع کرتی ہیں، ان میں درج ذیل روایات بھر شامل ہیں:

۱۔ صحیح مسلم میں روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بدر کے دن ایک مشرک سے فرمایا: ((فَأَرْجِعْ فَلْنُ أَسْتَعِنُ بِمُشْرِكٍ)) ”واپس لوٹ جاؤ، کیونکہ میں کسی مشرک (مسلم: کتاب الجهاد و السیر) سے ہرگز مدد نہیں لیتا“۔  
نیل الأول طار: ۷/۱۲۸

۲۔ ایک اور حدیث مبارکہ میں یہ الفاظ ملتے ہیں: ((إِنَّا لَا نَسْتَعِنُ بِالْمُشْرِكِينَ عَلَى )) ”هم مشرکوں کے خلاف مشرکوں سے مدد نہیں طلب کرتے“۔  
(مسند أحمد: مسنند المکیین)

(رواہ أحمد و الطبرانی۔ قال الهیثمی فی "مجامع الزوائد":  
رجال أحمد و الطبرانی ثقات)

جب کہ اس کے برعکس یہ واقعہ بھی صحیح حدیث میں مردی ہے کہ صفووان بن امیہ مشرک ہوئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غزوے میں شریک ہوا۔ امام نووی ”تهذیب الأسماء واللغات“ میں فرماتے ہیں:

صفوان بن امیہ شهد حنیناً مع النبی صلی اللہ علیہ وسلم کافراً۔

”صفوان بن امیہ کافر ہوتے ہوئے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ غزوہ حنین میں شریک ہوا۔“ (تہذیب الأسماء واللغات: ۲۶۳)

نیز، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حنین کے دن صفوان بن امیہ سے زر بیس بھی ادھار لیں اور اس سے فرمایا:

((عَارِيَةٌ مُؤْدَأةٌ))  
”یہ چیزیں ادھار ہیں (اور تمہیں) واپس

(حدیث صحیح، رواہ الحاکم۔ کردی جائیں گی۔)

انظر: صحیح الجامع، رقم: ۳۹۶۷

اور اہل سیر کے نزدیک یہ واقعہ بھی ثابت ہے کہ احمد کے دن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قzman نامی شخص بھی غزوے میں شریک ہوا اور اس نے مشرکوں کے تین علم برداروں کو قتل کیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قzman کے بارے میں فرمایا:

((انَّ اللَّهَ لِيَأْزِرَ هَذَا الدِّينَ بِالرِّجُلِ الْفَاجِرِ))

”بے شک اللہ اس دین کی مدافعان جو شخص سے بھی کروایتا ہے۔“

احادیث کے اس ظاہری تعارض کی وجہ سے اس مسئلے کے بعض پہلوؤں میں ہل علم کا اختلاف ہے۔

ان تمام احادیث کو جمع کرتے ہوئے علمائے کرام مختلف آراء تک پہنچے ہیں، جن میں سے ایک رائے یہ ہے کہ:

”ابتداء میں مشرکین سے مدد طلب کرنا کلیہ منع تھا، مگر بعد میں کچھ رخصت دے دی گئی۔“

”التلخیص“ میں حافظؒ کہتے ہیں: امام شافعیؒ نے اس رائے کی تصدیق کی ہے اور اس پر آپؐ کا واضح قول بھی موجود ہے۔“ (نیل الأولطار: ۸۸/۲)

ابتداء اس بات پر تو چاروں فقہاء کا اتفاق ہے اگر درج ذیل شرائط پوری ہوں تو کفار سے مدد لینا جائز ہے:

۱۔ اسلام کا حکم ہی غالب ہو، یعنی مسلمان اتنے طاقت ور ہوں کہ اگر وہ مشرک جن سے مدد طلب کی جا رہی ہے اور وہ جن کے خلاف مسلمان قتال کر رہے ہیں، دونوں اکٹھے ہو جائیں، تب

بھی مسلمان ان سب پر غالب آ جائیں۔

۲۔ جن کافروں سے مطلب کی جا رہی ہو وہ مسلمانوں کے بارے میں اچھی سوچ رکھتے ہوں اور مسلمانوں کو ان سے خیانت کا خدشہ نہ ہو۔ یہ بات ان کے عملی سلوک اور معاملات سے آسانی پر چل سکتی ہے۔

۳۔ جس کافر یا جن کفار سے مطلب کی جا رہی ہے، مسلمان ان کی مدد کے واقعہ محتاج ہوں۔

مسئلہ زیر بحث میں مذاہب اربعہ کی آراء:

الف۔ حنفیہ کی رائے

امام محمد بن حسن فرماتے ہیں:

لا بأس بأن يستعين المسلمون بأهل الشرك على أهل الشرك اذا كان حكم الاسلام هو الغالب.

”اگر اسلام کا حکم ہی غالب ہو، تو اس بات میں کوئی حرج نہیں کہ مسلمان اہل شرک کے خلاف اہل شرک سے مطلب کریں۔“

(شرح کتاب السیرة، فقرہ: ۱۵۲)

امام جصاص فرماتے ہیں:

قال أصحابنا: لا بأس باستعانة بالمرجعيين على قتال غيرهم من

المشركيين اذا كانوا متى ظهروا كان حكم الاسلام هو الظاهر.

”ہمارے اصحاب (یعنی احتجاف) کی رائے یہ ہے کہ: مشرکین کے خلاف قتال میں دیگر مشرکین سے مدد لے لینا جائز ہے، بشرطیکہ جب فتح حاصل ہو تو اسلام کا حکم ہی غالب آئے۔“

(أحكام القرآن للجصاص)

## ب۔ مالکیہ کی رائے

ابن قاسم فرماتے ہیں:

و لا أرى أن يستعينوا بهم يقاتلون معهم الا أن يكون نواتيه أو خدماء.  
”میری رائے میں کفار سے یوں مدد لینا کہ وہ مسلمانوں کے ساتھ مل کر لڑیں درست نہیں،  
البتہ اگر وہ بطور ملاج یا خادم ساتھ ہوں تو کوئی حرج نہیں۔“

(المدونۃ: ۲۰۲)

اسی طرح امام مالک فرماتے ہیں:

لا أرى أن يستعان بالشركين على المشركين الا أن يكونوا خدماء.  
”میری رائے میں مشرکین کے خلاف مشرکین سے مدد لینا جائز نہیں سوائے اس صورت  
میں جب وہ بطور خادم کام کریں۔“

(القرطبي: ۱۰۰/۸)

## ج۔ شافعیہ کی رائے

امام رفعی فرماتی ہیں:

وللامام أو نائب الاستعانا بكفار ولو أهل الحرب كان يعرف حسن رأيهم  
فيما ويشترط لجواز الاستعانا احتياجنا له لحشو خدمة أو قاتل.  
”امام یا اس کے نائب کے لئے کفار، حتیٰ کہ اہل حرب سے بھی مدد لینا جائز ہے، مثلاً (اس  
صورت میں) جب یہ معلوم ہو کہ (جن) کفار (سے مدد طلب کی جاری ہے وہ) ہمارے  
بارے میں اچھی سوچ رکھتے ہیں۔ مگر یہ مدد طلب کرنا تبھی جائز ہو گا جب ہمیں واقعاً اس  
بات کی ضرورت ہو کہ دشمن کے خلاف لڑائی میں یا بطور خادم کوئی ہماری مدد کرے۔“

(نهاية المحتاج: ۵۸/۸، و تکملة المجموع: ۲۸/۱۹)

## د۔ حنابلہ کی رائے

امام ابن قدامہ فرماتے ہیں:

و عن أَحْمَدَ مَا يَدْلِي عَلَى جُوازِ الْاسْتِعَانَةِ بِالْمُشْرِكِ، بَلْ رَوِيَ عَنْ أَحْمَدَ  
أَنَّهُ يَسْهُمُ لِلْكَافِرِ مِنَ الْغَنَائمِ إِذَا غَزَّا مَعَ الْإِمَامِ خَلَافًا لِلْجَمْهُورِ الَّذِينَ لَا  
يَسْهُمُونَ لَهُ.

”امام احمدؓ سے ایسے اقوال منقول ہیں جو مشرکین سے مدد لینے کے جواز پر دلالت کرتے  
ہیں۔ بلکہ امام احمدؓ کے بارے میں تو یہ بھی روایت کیا گیا ہے کہ جمیبور علماء کی رائے کے  
برخلاف، آپ مسلمانوں کے امام کے ساتھ جنگ میں شریک ہونے والے کا فرکو مال  
غیریت میں سے حصہ دینے کے بھی قائل تھے۔“

(المغني: ۳۱۲/۸)



## باب هشتم

کفار سے معابدات



## کفار سے معابرات

### مراحلِ جہاد کی ترتیب کو سمجھنا بے حد ضروری ہے

کفار سے صلح کے جواز پر قلم اٹھاتے ہوئے بہت سے مصنفوں ٹھوکر کھاتے ہیں اور نزولِ ادکا کے تاریخی مراحل جانے بغیر ہی قرآنی آیات سے استدلال کرنا شروع کر دیتے ہیں۔ ہمارے لئے اس ترتیب کو جانتا ناگزیر ہے جس کے مطابق جہاد سے متعلق قرآنی احکامات بتدریج نازل ہوتی رہیں، یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے سورہ توبہ کی ”آیت سیف“ نازل فرمائی:

﴿وَقَاتَلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا﴾ اور ان سب مشرکین سے لڑو جیسا کہ وہ سب تم سے لڑتے ہیں اور یہ جان رکھو کہ اللہ ﴿يَقَاتَلُونَكُمْ كَافَّةً وَأَعْلَمُو أَنَّ اللَّهَ مَعَكُمْ﴾ المُتَّقِينَ ﴾التوبہ: ۲۶﴾

﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدُوكُمْ﴾ پس جہاں کہیں مشرکوں کو پاؤ نہیں قتل کرو۔ اُنھیں پکڑو، ان کا محاصرہ کرو اور ان کے لئے سُمُوْهُمْ وَخَذُوْهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصِدٍ ﴾التوبہ: ۵﴾ بر گھات میں تیار بیھو۔

### کفار سے قال کا حکم مطلقاً دیا جا چکا ہے

امام ابن قیم (مراحلِ جہاد کے بارے میں) ”زاد المعاوٰ“ میں واضح طور پر لکھتے ہیں:

- مکہ مکرہ میں جہادِ حرام تھا۔
- ہجرت کے موقع پر اس کی اجازت دی گئی۔
- پھر اس کے بعد جہاد کا حکم دیا گیا، مگر صرف ان کے خلاف جو نوادجگ کا آغاز کریں۔
- اور بالآخر تمام کے تمام مشرکین کے خلاف جہاد کا حکم دے دیا گیا۔

امام ابن عابدین حنفی فرماتے ہیں:

”جان لو کہ قول کے احکامات ترتیب سے نازل ہوئے۔ چنانچہ:  
ابتداء میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو تبلیغ کرنے اور مشرکین سے اعراض برتنے حکم تھا۔

اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”پس آپ کو جس بات کا حکم دیا جا رہا  
ہے وہ صاف صاف سنادیجئے اور ان  
مشرکین سے منہ پھیجئے لیجئے۔“

﴿فَاصْدِعْ بِمَا تُؤْمِنُ وَأَغْرِضْ عَنِ  
الْمُشْرِكِينَ﴾ (الحجر: ٩٣)

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بہترین طریقے سے بحث کرنے کا حکم دیا گیا  
”آپ اپنے بے اُن راہ کی طرف  
دعوت، یکیکے حکمت سے اور اچھی  
نصیحت سے اور ان کے ساتھ بحث  
کیجیے اس طریقے سے جو بہترین ہو۔“

﴿أَذْعُ إِلَيَّ سَيِّدِ رَبِّكَ  
بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ  
جَادِلُهُمْ بِالْتِقْوَىٰ هِيَ أَحْسَنُ﴾  
(النحل: ١٢٥)

”جن (مسلمانوں) سے (کافر) جنگ  
کر رہے ہیں انھیں بھس (مقابلے کی)  
اجازت دی جاتی ہے کیونکہ ان پر بہت  
ظلم کیا گیا ہے اور بے شک اللہ ان کی  
مد کرنے پر قادر ہے۔“

پھر قول کا حکم دیا گیا، مگر ان حالات کے لئے جب دشمن جملے میں پہل کرے:  
﴿أَذْنَ لِلَّذِينَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ  
ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ  
لَقَدِيرٌ﴾ (الحج: ٣٨)

پھر قول کا حکم دیا گیا، مگر ان حالات کے لئے جب دشمن جملے میں پہل کرے:  
”ہاں اگر وہ خود تم سے لڑیں تو تم بھی  
انھیں قتل کرو۔ ایسی ہی سزا ہے کافروں  
کے لیے۔“

﴿فَإِنْ قَتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ  
كَذَلِكَ حَرَأَءُ الْكَفَرِينَ﴾  
(البقرة: ١٩١)

پھر اس شرط کے ساتھ قوال کا حکم دیا گیا کہ حرام میئنے گز رچکے ہوں:

”اور جب حرمت کے مینے گز رجا کیں  
تو جہاں کہیں مشرکوں کو پاؤ انھیں قتل  
کرو، انھیں پکڑو، ان کا محاصرہ کرو اور  
ان کے لئے ہر گھات میں تیار ریخھو۔“

﴿فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ  
فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ  
وَجَدُوكُمْ وَلَا خُدُوزُهُمْ وَ  
اَخْضُرُوهُمْ وَافْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ

مَرْصِدٍ﴾ (التوبہ: ۵)

اور بالآخر کفار کے خلاف قوال کا حکم مطابق اے دیا گیا:

”اور قوال کرو اللہ کی راہ میں ان لوگوں  
سے جو تم سے لڑتے ہیں اور حد سے  
مت بڑھو، یقیناً اللہ حد سے بڑھنے  
والوں کو پسند نہیں کرتا۔“

﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ  
يُقَاتِلُونَكُمْ وَلَا تَعْدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا  
يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾ (البقرۃ: ۱۹۰)

(حاشیۃ ابن عابدین: ۲۳۹/۳)

لہذا نزولی آیات کے اس زمانی مرحلے کو سمجھنے کی ابھیت صاف ظاہر ہے، جس میں آیت سیف کی صورت میں قوال کے حقیقی احکامات نازل ہوئے۔

(جب جہاد کے حقیقی احکامات نازل ہیے چلتا ہے کسی کو حق نہیں کہ موجودہ دور کو کی درے مثل قاروے کر جہاں کو عظیل کر دے۔ کیونکہ اس طرح تو آج شراب و سوکی عدم حرمت کا سوا بھی کھڑا ہو جائے گا کہ کی درے میں یہ بھی حرام نہ تھے۔ جب کہ ہمارے سامنے اللہ کا یہ حکم موجود ہے: «الیوم انحکملت لکم دنیکُمْ وَ اتَّمَنَتْ عَلَیکُمْ نعمتی وَ رَضِيَتْ لَکُمُ الْاسْلامُ دینا» (المائدہ: ۳) آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے اور اپنی نعمت تم پر تمام کر دی ہے اور تمہارے لئے اسلام کے دین ہونے پر میں رضا مند ہو گیا۔۔۔ الغرض ہمارے لئے شریعت کے حقیقی احکامات ہی جوت ہیں۔ (متبرم))

**خلافتِ اسلامیہ کے قیام سے پہلے، مذاکرات و معاملات جائز نہیں**

میں ابتداء ہی میں اس بات کی طرف اشارہ کر دیا چاہوں گا کہ دعوت کے ابتدائی مرحل میں، جب اس کے پاس اپنے اصولوں کے تحفظ کے لئے کوئی قوت و اقتدار نہ ہو، کسی قسم کے سیاسی

مذکرات اور مکالمے کرنے والے نہیں۔

وہ جو یہ ہے کہ کمزوری کے عالم میں مذکرات شروع کر دینے سے دعوت کے بنیادی اصول ہی خطرے میں پڑ جاتے ہیں، دعوت اپنے اصل خدوخال بھی برقرار نہیں رکھ پاتی اور حق و باطل کے نمیز پر اکٹھے بیٹھنے سے لوگ بھی حق کو ٹھیک ٹھیک پہچانے میں ناکام رہتے ہیں۔ انجام کا نتیجہ اس کے سوا کچھ نہیں نکلتا کہ یہ ظیم دعوت سیاسی کھیل تماشوں اور مین الاقوامی سازشوں میں پھنس کر ضائع ہو جاتی ہے۔ بے شک اس مرحلے کے لئے تو قرآن حکیم ہمیں یہ حکم بدایات دیتا ہے:

﴿فَلْيَأْتِهَا الْكُفَّارُونَ ۝ لَا أَغْبُدُ مَا كُبِّهُواۚ مِنْ أَنَّهُمْ أَنْتَمْ عَابِدُونَ ۝ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا تَعْبُدُونَ ۝ وَلَا أَنْتُمْ عَابِدُونَ مَا كُبِّهُواۚ مِنْهُ مَا تَعْبُدُونَ ۝ أَنْتُمْ أَغْبُدُ...﴾ (الكافرون: ۱-۳)

ایسے حالات میں تو ایک مومن کا موقف یہ ہوتا ہے:

﴿فُلَادُغُوا شَرَكَاءَ كُمْ ثُمَّ كَيْدُونِ ۝ إِنْ سَتْ كُوبَكْ بَلَانُو اپِنْ تَحْمِرَانَ ۝ شَرِيكُوكْ کو، پھر تم سب مل کر میرے خلاف تَدِيرِيْسِ كَرَاوَوْرَجَھَتْ جَزْمَهَلَتْ نَدَو۔ يقیناً میرا حَمِيْ وَنَاصِرَوَهُ اللَّهُ ۝ إِنَّ وَلِيَّ اللَّهُ الَّذِي نَزَّلَ الْكِتَابَ وَهُوَ يَعْلَمُ الصَّلِحِينَ ۝﴾ (الأعراف: ۱۹۲-۱۹۵)

پس منانج سے بے پرواہ کر، اپنی بنیادی دعوت کا اعلان کر دینا لازم ہے۔ داعیان دین کا فرض بتاتے ہے کہ وہ اسلام کی حقیقی دعوت کو لے کر اٹھ کھڑے ہوں اور اسے بلا کم و کاست دنیا کے سامنے پیش کر دیں، تاکہ انھیں بھی آزمائش کی بھیوں سے گزار جائے، انھیں بھی تکالیف کا سامنا کرنا پڑے، یہاں تک کہ چیم صبر و استقامت کی ایمانی پیش انھیں کندن بنا دے۔

پورے کلی دور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین اسی دلوںکے موقف پر مجھے رہے۔ ہاں، البتہ ایک مرتبہ اسلامی خلافت قائم ہو جائے تو اس کے بعد معابدات کرنے میں کوئی شے مانع نہیں ہوتی۔

## کفار سے معاہدہ کرنے کی شرائط

کفار سے معاہدہ صلح کرنے کے مسئلے میں علماء کا اختلاف ہے:  
 بعض علماء نے صلح حدیبیہ کو مثال بناتے ہوئے اس کی اجازت دی ہے۔  
 بعض نے صرف ان حالات کے لئے اجازت دی ہے جب مسلمان انتہائی کمزور ہوں۔  
 اور بعض نے صلح کرنے کو ہر حال میں ناجائز قرار دیا ہے، کیونکہ ان کے نزدیک "آیت سیف" نے کفار کے ساتھ معاملات کے ہرجواز کو منسوخ کر دیا ہے۔

ہم یہ کہتے ہیں کہ:

اگر کفار سے معاہدہ کرنے میں مسلمانوں کی مصلحت ہو تو ایسا کرنا جائز ہے، بشرطیکہ معاملے کی شروط میں کوئی ایسی بات نہ پائی جاتی ہو جو اس معاملے کو شریعت کی رو سے باطل یا فاسد کر دے۔ مثلاً:

۱۔ کوئی ایسی شرط شامل نہ ہو جو مسلمانوں کی گز بھر ز میں بھی کفار کو دے

یہ بات کسی طور جائز نہیں کہ معاملے میں کوئی ایسی شرط شامل ہو جو مسلمانوں کی گز بھر ز میں بھی کفار کو دے یا اس پر ان کا بقسطہ تسلیم کرے۔ (نهاية المحتاج: ۵۸/۸)

(کفار کو کسی مسلم سرز میں پراؤ فرما کرنا بھی اسی اصول کی رو سے حرام ہے۔ (مترجم))

سر ز میں اسلام پوکنہ کسی کی ذاتی ملکیت نہیں، اس لیے اسے عملاً کفار کے حوالے کرنا تو بہت دور کی بات ہے، کسی کو یہ حق بھی نہیں پہنچتا کہ وہ اس بارے میں مذاکرات تک کرے۔ ایسی کوئی بھی شرط معاملے کو باطل کر دیتی ہے، کیونکہ ز میں درحقیقت اللہ کی اور پھر اللہ کے دین اسلام کی ہے۔ اور کسی کو یہ حق نہیں کہ وہ کسی دوسرے کی ملکیت میں دخل دے، یا کوئی ایسی چیز بیچ یا تخفی میں دے ڈالے جس کا وہ سرے سے مالک ہی نہیں۔

چنانچہ جب تک روس افغانستان (اور اب شیشان وغیرہ) کا آخری گز تک خالی نہیں کر دیتا،

جب تک یہودی پورے فلسطین سے نکل نہیں جاتے (اور اسی طرح امریکا، برطانیہ اور دیگر صلیبی ممالک عراق و افغانستان سے بھاگ نہیں جاتے، جزیرہ عرب اور دیگر مسلم ماقومیں قائم اور ختم نہیں کر دیتے (مترجم)).....تب تک ان میں سے کسی سے بھی مذاکرات کرنا جائز نہیں!

## ۲۔ جب جہاد فرضِ عین ہو جائے تو دشمن سے صلح کے تمام معاهدے باطل ہو جاتے ہیں

جب جہاد فرضِ عین ہو جائے تو دشمن سے صلح کے تمام معاهدے باطل ہو جاتے ہیں، مثلاً جب دشمن مسلمانوں کی کسی بھی سرزی میں پر حملہ کر دے یا مسلمانوں کو قصاص پہنچانے کو ششوں میں ہو تو صلح کا کوئی معاهدہ برقرار نہیں رہتا۔ ”فتح العلی المالک“ میں صلح اور معاهدات کے موضوع کے تحت ”المعیار“ کے باب الجہاد کے حوالے سے یہ واضح فتویٰ موجود ہے:

أَوْقَعُ الْخَلِيفَةَ الصَّلَحَ مَعَ النَّصَارَى وَ الْمُسْلِمِينَ لَا يَرَوْنَ إِلَّا الْجَهَادَ فَمَهَادِنَتْهُ مَنْقُوضَةٌ وَ فَعْلُهُ مَرْدُودٌ.

”اگر خلیفہ عیسائیوں سے صلح کے معاهدے پر دخنط کر دے، مگر مسلمانوں کو صاف نظر آ رہا ہو کہ اس وقت ان کے لیے جہاد ہی کا حکم ہے، تو خلیفہ کی جانب سے کیا گیا معاهدہ ثوٹ جائے گا اور اس کا یہ فعل مردود و نہبرے گا۔“

(فتح العلی المالک: ۹۸۲/۱)

چنانچہ جہاں کہیں بھی جہاد فرض ہو گا، صلح کرنا جائز نہ رہے گا، مثلاً جب دشمن مسلمانوں پر غالب ہو۔ اسی طرح جہاد کے فرضِ عین ہونے کی دیگر جتنی صورتیں ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں، ان سب میں بھی صلح کرنا منع ہے، کیونکہ صلح کرنے کا لازمی نتیجہ یہی نکلے گا کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے عائد کردہ ایک فرضِ عین، یعنی جہاد کی ادائیگی غلط قرار پائے گی، جب کہ بالا دست ہاتھ کفار ہی کار ہے گا، حالانکہ دفاعی جہاد میں تو مطلوب ہی یہ ہوتا ہے کہ کفار کی شوکت توڑ کر مسلمانوں کو ان کے شر سے نجات دلائی جائے۔

قاضی ابن رشد نقل کرتے ہیں کہ علماء اس بات پر متفق ہیں کہ اگر جہاد فرض عین ہو جائے تو اس کی فرضیت ”فرض حج“ سے بھی بڑھ کر ہوتی ہے۔ کیونکہ جہاد جب فرض ہو جائے تو اس کی فوری ادائیگی لازم ہوتی ہے، جب کہ حج کو مؤخر کرنے کی شاید بھر بھی کوئی گنجائش موجود ہو۔ کوئی بھی ایسا شخص جو شریعت کے اصولوں پر گہری نگاہ رکھتا ہو، اسی نتیجے پر پہنچ گا کہ مذکورہ بالا معاهدة صلح کو توڑنا فرض ہے کیونکہ ایسا معاهدہ احکامات شریعت سے متصاد ہونے کی وجہ سے باطل ہے۔ نیز یہ معاهدہ فرض عین ترک کرنے کا ذریعہ بھی بتتا ہے، جو کسی صورت جائز نہیں اور ظاہر ہے کہ ناجائز حکم کی پابندی کبھی لازم نہیں ہو سکتی۔

### ۳۔ ہروہ شرط باطل ہے جو شریعت کو معطل کرنے یا شعائرِ دین کی اہمیت

#### گھٹانے کا سبب بنے

ہروہ شرط باطل ہے جو شریعت کو معطل کرنے یا شعائرِ دین کی اہمیت گھٹانے کا سبب بنے۔ مثلاً؛ روس (اور اب اسی طرح امریکا و یورپ) سے کوئی ایسا معاهدہ کرنا جائز نہیں جس کے نتیجے میں وہ افغانستان (عراق، بوسنیا اور شیشان وغیرہ) میں قائم ہونے والی حکومتوں میں کسی طور بھی خل اندازی کر سکیں، کیونکہ ایسا کرنا جہاد پر پانی پھیرنے اور اس کے اہداف کو ضائع کرنے کے مترادف ہو گا۔

### ۴۔ شریعت کسی ایسے معاهدے کی اجازت نہیں دیتی جس میں مسلمانوں

#### کی ذلت کا شائبہ تک جھلکتا ہو

شریعت کسی ایسے معاهدے کی اجازت نہیں دیتی جو مسلمانوں کی ذلتیل کا باعث بنے، یا جس میں مسلمانوں کی ذلت کا شائبہ تک جھلکتا ہو۔ جیسا کہ امام زہری یہ حدیث نقل کرتے ہیں کہ ”جب (غزوہ خندق کے موقع پر) ایک طرف مشرکین کا لشکر متقلماً سروں پر موجود تھا اور دوسرا

طرف یہود سے خیانت کا ذرخوا، جس کی وجہ سے مسلمانوں کے گھر بھی محفوظ نہ رہے تھے اور ہر سوت سے ہی حملہ کا خوف تھا، جب یہ ٹھن صورتِ حال ختم ہوتی نظرerne آئی اور لوگوں پر آزمائش کی شدت بہت بڑھ گئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ غطفان کے دوسرا دروازہ، عینہ بن حصن بن حنیفہ بن بدر اور حارث بن ابی عوف امر نبی کی طرف اپنا نمائندہ بھیجا اور انھیں اس شرط پر مدینہ کے پھلوں کی پیداوار کا ایک تباہی حصہ دینے کی پیشکش کی کہ وہ اپنے اشکر کو لے کر واپس لوٹ جائیں۔ پس رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے مابین صلح کی بات طے ہو گئی، مگر گواہوں کی موجودگی میں معاهدے کو تتمی شکل نہیں دی گئی۔ پس جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے معاهدے کو تتمی شکل دینے کا ارادہ فرمایا تو آپ نے حضرت سعد بن معاذ اور حضرت سعد بن عبادہ کو بلا بھیجا اور ان سے مشورہ طلب فرمایا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انھیں تفصیلاً ساری صورتِ حال بتائی اور ان سے یہ بھی فرمایا:

”ہم جانتے ہیں کہ پورا عرب (آپ کے خلاف کیجا ہو کر) ایک ہی کمان سے آپ پر تیر برسا رہا ہے، تو کیا آپ کی رائے میں یہ مناسب ہوگا کہ ہم انھیں مدینہ کے پھلوں میں سے کچھ حصہ دے دیں؟“

صحابہؓ نے جواباً عرض کیا:

”اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم! اگر آپؐ کی یہی رائے ہے تو آپؐ کی رائے کا اتباع کیا جائے گا، لیکن (اگر ایسا نہیں، تو) ہم نے تو کبھی انھیں ایک کھجور تک نہیں دی، الای کہ یہ ہم سے کچھ خریدیں یا بطور مہمان ہمارے پاس آئیں۔ اور یہ تو اس وقت کی بات ہے جب ہم کافر تھے، اب تو اللہ نے ہمیں اسلام کے ذریعے عزت بھی بخشی ہے!“ صحابہؓ کرامؓ کا یہ جواب سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بہت خوش ہوئے۔

(بعلاء السنن: ۸/۱۲، مرسل قوی)

انصارؓ کو صلح کے اس معاهدے میں اپنی تذلیل محسوس ہوئی، چنانچہ انھوں نے صلح کرنا پسند نہ کیا، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اپنے اصحابؓ کی اس رائے کو پسند کرتے ہوئے صلح

کرنے سے انکار کر دیا۔ بعض روایات میں صحابہ کے یہ الفاظ بھی منقول ہیں:  
لا نعطيکم الا السيف.

”هم تمہیں توار (کی مار) کے سوا کچھ نہ دیں گے۔“

(أحكام القرآن للجصاص: باب الهدنة و المواجهة)

۵۔ معاهدے میں ایسی کوئی شرط نہیں ہو سکتی جو اسلامی شریعت کے واضح  
احکامات سے متصادم ہو۔

معاهدے میں ایسی کوئی شرط نہیں ہو سکتی جو اسلامی شریعت کے واضح احکامات سے متصادم ہو۔  
مثال:

الف: ایسی شرط جو کفار کو جزیرہ عرب میں رہنے کی اجازت دے، کیونکہ رسول اکرم صلی  
اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

((لَا خِرَاجٌ لِّيَهُودٍ وَالنَّصَارَىٰ مِنْ "میں ضرور بالضرور یہود و نصاریٰ کو جزیرہ  
جزیرہ العرب حتیٰ لا ادعَ إلا مُسْلِمًا) عرب سے نکال کر دم لوں گا یہاں تک کہ  
مسلمان کے سوا کسی کو باقی نہیں چھوڑوں گا۔)  
(مسلم: کتاب الجهاد والسير)  
(الفتح الربانی: ۱۲۰/۱۳)

ب: ایسی شرط جس کے نتیجے میں کوئی مسلمان عورت کفار کو لوٹائی جائے:  
﴿فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا  
تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ جُلُّ  
لَهُمْ وَلَا هُنْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ﴾ وابس کرو کیونکہ نہ تو وہ عورتیں ان کا فروں  
کے لیے حلال ہیں اور نہ وہ کافران عورتوں  
کے لیے حلال ہیں۔

البِتَّةِ اس مسئلے میں علماء کا اختلاف ہے کہ کیا کسی مسلمان مرد کو کفار کی طرف لوٹانا جائز ہے یا نہیں؟

بعض فقہاء صلح حدیبیہ پر قیاس کرتے ہوئے اس کی اجازت دیتے ہیں، لیکن بیشتر کے نزدیک ایسا کرنا جائز نہیں، اور اس کی وجہ یہ بیان کی جاتی ہے کہ صلح حدیبیہ میں مددتے مدینہ آنے والے مسلمانوں کو مشرکین کی طرف لوٹا دینے کا جو وعدہ کیا گیا تھا، اس کی اجازت صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے تھی، کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلے سے معلوم تھا کہ اللہ تعالیٰ ان مسلمانوں کے لئے نجات کی کوئی صورت پیدا فرمادیں گے۔ ہم بھی اسی رائے کو ترجیح دیتے ہیں۔

حضرت براء بن عازبؓ فرماتے ہیں:

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حدیبیہ کے دن تین شرکیوں پر مشرکین سے سُنْ ن تھی، جن میں بھی شامل تھیں کہ:

جو مسلمان نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس سے مشرکوں کی طرف جانے گا اسے لوٹا یا نہیں جائے گا۔

جو مسلمان مشرکوں سے نکل کر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے گا، اسے واپس کر دیا جائے گا۔ اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا:

((مَنْ ذَهَبَ مِنَا إِلَيْهِمْ فَابْعَدَهُ اللَّهُ)) ”جو کوئی ہم میں سے نکل کر ان کے پاس جائے تو اللہ تعالیٰ اس کو دور ہی رکھے اور جو کوئی ان میں سے نکل کر ہمارے پاس فرّجًا وَ مَخْرَجًا)) (مسلم: کتاب الجہاد و السیر: آئے گا تو اللہ اس کے لئے کوئی راستہ نکال دے گا اور اس کی مشکل کو آسان کر دے صلح حدیبیہ)

۔۔۔۔۔

(دیکھئے: تفسیر القرطبی: ۳۹۸)

(جو لوگ کفار کے ساتھی بن کر مسلمانوں کو دشمن کے حوالے کرتے ہیں وہ مسلم حدیبیہ کی شراکٹ میں بھی اپنی حرکتوں کا جواز تلاش نہیں کر سکتے، کیونکہ:

۱۔ یہ اسلامی قیادتیں نہیں ہیں کہ جنہیں مسلمانوں کا نمائندہ بن کر کفار سے معابدہ کرنے کا حق ہو۔

۲۔ جہاد آج فرض میں ہے، اس لیے جمل آور کفار سے معابدات صلح کرنا اور پر امن سفارتی تعلقات رکھنا ویسے ہی خاکہ نہیں۔

۳۔ یہ لوگ حالات امن میں کسی مسلمان کو کفار کے حوالے نہیں کر رہے، بلکہ اسلام کے خلاف جاری جنگ میں کفار کے ساتھی بن کر حق گو علماء، فی سبیل اللہ خرچ کرنے والے اہل خیر اور کفار کے خلاف بہر پیکار مجاہدین کو پکڑ کر دشمنوں کے ہاتھ بیچ رہے ہیں۔ اس فعل کو قرآن نصرت حرام قرار دیتا ہے بلکہ یہاں تک کہتا ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَحَدُّو الْيَهُودُ وَالصُّرَّافِيَ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ بَعْضٌ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ

مُنْكِمٌ فَأُنَهِّ مِنْهُمْ﴾ (المائدۃ: ۵)

”اے ایمان والو! یہود و نصاری کو اپنا ساتھی مت بناو۔ یہ ایک دوسرے کے ساتھی ہیں اور تم میں سے جو کوئی بھی انہیں اپنا ساتھی بنائے وہ انھی میں سے ہے۔“ (مترجم)

## ۶۔ مسلمانوں کے علاقے میں کفار کو اپنے شعائر کے اظہار کی اجازت دینا جاائز نہیں

اسی طرح یہ بھی جائز نہیں کہ معابدے میں کوئی ایسی بات شامل ہو جو کفار کو مسلمانوں کے علاقے میں اپنے شعائر کے اظہار کی اجازت دے۔ مثلاً، کوئی ایسا معابدہ جو کفار کو اپنی عبادت گا ہیں، مثلاً کلیسا وغیرہ تعمیر کرنے کی اجازت دے یا عیسائی مشتریوں (اور اسی قسم کی این جی اوز وغیرہ) کو مسلمانوں کے کسی بھی علاقے میں، بالخصوص جزیرہ عرب میں گھنے کا موقع دے، کیونکہ ان کا ہدف اس کے سوا کچھ نہیں ہوتا کہ وہ مسلمانوں کو فتنے میں بتا کر یہ اور ان کے عقائد کو تباہ و بر باد کریں۔

شریعت کے ان اصولوں کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ فلسطین (جو

وَرِحْقِيقَتِ مُسْلِمَانُوں اور اسلام کی سرزمین ہے، اس) کا کوئی سیاسی حل ڈھونڈنا یا اس کے لئے کسی سے نہ اکرات کرنا نہ صرف غلط ہے، بلکہ اپنی اصل کے اعتبار سے ہی ایسا باطل ہے کہ کسی بھی حیلے بھانے سے اسے درست قرار دینا ممکن نہیں۔

جہاں تک افغانستان کا تعلق ہے، تو اگر چند شرائط پوری ہوتی ہوں تو یہاں معابدة صلح کرنے کی اجازت دی جاسکتی ہے:

۱۔ روس (اور اب امریکا اور یورپی و صلیبی اقوام بھی) مسلمانوں کی تمام سرزمینوں سے نکل جائیں۔

۲۔ افغانستان سے ان کے اخلاع کے بعد یہاں اسلامی امارت قائم ہو اور یا اس میں کسی قسم کی مداخلت نہ کریں۔ مثلاً نہ بادشاہ کو واپس لانے کی کوشش کی جائے، نہ کوئی ایسی شرائط مسلط کی جائیں جن کا مقصد اہل افغانستان کے عقائد بگاڑنا ہو۔

۳۔ افغانستان سے ان کا اخلاع غیر مشروط ہو۔

۴۔ یہ مجاہدین کی حیثیت با قاعدہ طور پر تسلیم کریں اور خود ان سے صلح کی درخواست کریں، (نہ کہ مسلمان ان سے صلح کی بھیک مانگیں) کیونکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَإِنْ جَنَحُوا إِلَيْنَا مُلْمُكَةً جَنَحَ لَهَا وَ إِنْ أَرَأُوهُمْ كُفَّارًا فَصَنْعُهُ طَرْفٌ بَحْكَمِنِ تَوْقِيمٍ تَوَكِّلُ عَلَى اللَّهِ﴾ (الأنفال: ۶۱)

بھی اس کے لیے آمادہ ہو جاؤ اور اللہ پر توکل کرو۔

السَّدِّيْدُ اُور ابن زید فرماتے ہیں:

”اگر وہ خود تمہیں صلح کی پیشکش کریں تب تم دعوت قبول کرلو۔“

(حاشیۃ الشروانی و ابن القاسم علی تحفۃ المحتاج: ۳۰۶/۹)

ابن حجر ایشمی فرماتے ہیں:

و الشرط الفاسد يفسد العقد الصحيح، بأن شرط فيه منع فك أسرانا، أو

ترک ما استولوا عليه او رد مسلم اسیر افلت منهم، او سکناهم الحجاز، او اظهار الخمر بدارنا، او ان نبعث اليهم من جاءنا منهم.

”صحیح رائے یہی ہے کہ کسی معہدے میں موجود فاسد شرط اس پورے معہدے کو ہی فاسد کر دیتی ہے۔ مثلاً کوئی ایسی شرط جو:

مسلمان قیدیوں کی رہائی میں رکاوٹ بنتی ہو  
یا اسلامی مقبوضات پر ان کے قبضے کو برقرار کھٹی ہو  
یا کفار کی قید سے فرار ہونے والا مسلمان قیدی انھیں واپس کرتی ہو  
یا کفار کو حجاز میں رہنے کی اجازت دیتی ہو

یا ہمارے علاقوں میں شراب کے پھینکنے کا ذریعہ بنتی ہو  
یا کفار میں سے نکل کر ہمارے پاس آنے والے کسی بھی شخص کو واپس لوٹاتی ہو۔

(تفسیر القرطی: ۳۹/۸)

۔۔۔ مجاہدین مطمئن ہوں کہ دشمن صلح کی پیشکش میں مخلص ہے اور دھوکہ نہیں دینا چاہتا

مجاہدین مطمئن ہوں کہ دشمن صلح کی پیشکش میں مخلص ہے اور دھوکہ نہیں دینا چاہتا۔ لہذا آج جو لوگ ”پر امن حل“ کا مطالبہ کر رہے ہیں یا کوئی ”در میانی رستہ“ ڈھونڈنے کے خواہاں ہیں، اور محض اس لیے جہاد کے ہدف، یعنی ”اسلامی حکومت کے قیام اور شریعت کی بالادستی“ کے اعلان سے گھبرا تے ہیں کہ یہ ایک ایسا ہدف ہے جو مغربی ممالک کو ناگوارگز رے گا اور وہ اس کی ہر ممکن مخالفت کریں گے..... ان لوگوں نے دراصل اس بات کو سمجھا ہی نہیں کہ اس جہاد کا حقیقی ہدف کیا ہے؟ نہ ہی یہ لوگ کسی واضح اسلامی سوچ کے حامل ہیں۔

ایسے لوگوں کو جنگ میں ساتھ رکھنا جائز نہیں!

جہاد و مجاہدین کی قیادت کرنا تو دور کی بات ہے، یہ لوگ اس قابل بھی نہیں کہ جہاد میں ایک عام سپاہی کے طور پر شریک ہوں، کیونکہ اللہ رب العزت فرماتے ہیں:

فَإِنْ رَجَعُكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِّنْهُمْ فَاسْتَأْذُنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلْ لَّنْ دِرْمِيَانَ لَمْ يَجِئْ أَوْ آتَنَدَهُ بَحْرَانَ مِنْ سَبَقَ كُوئیْ گروہ تم سے جہاد کے لیے نکلنے کی تَخْرُجُوا مَعِيْ أَبَدًا وَ لَنْ تُقَاتِلُوا مَعِيْ اجازت مانگنے تو کہہ: یہ کہ تم ہرگز میرے ساتھ نہیں نکلو گے اور نہ میرے ہمراہ ہو کر کسی (شمن و دین) سے نہ کئے۔

امام قرطبا فرماتے ہیں:

وهذا يدل على أن استصحاب المختل في العزوات لا يجوز، وقد نص معظم الفقهاء في كتاب الجهاد على أنه لا يجوز أن يستصحب في الجيش مختل ولا مشيط ولا مرجف ولا مخذل ولا معوق.

”یہ آیت اس بات کی دلیل ہے کہ کسی فتنہ پرداز کو جنگ میں ساتھ رکھنا جائز نہیں۔ پیشتر فقہاء نے کتاب الجہاد میں یہ بات صراحت کے ساتھ لکھی ہے کہ کسی ایسے شخص کو اپنے اشکر میں شامل کرنا جائز نہیں جو بے وقوف ہو یا لوگوں کو جہاد سے روکتا ہو یا فتنہ و فساد پھیلاتا ہو یا ضرورت کے وقت ساتھ چھوڑ جاتا ہو یا جہاد کی راہ میں رکاویں ڈالتا ہو۔“

(تفسیر القرطبي: ۳۱۸/۸)

اے اللہ!

افغانستان، فلسطین، فلپائن، لبنان اور ہر جگہ برسر پیکار مجاہدین کی مدد و نصرت فرماء! اسلام کے پرچم کو سر بلندی عطا فرماء!

قرآن کی تابع حکومت قائم فرما!

اور امیں اپنی راہ میں شہادت عطا فرما! (آمین)

سبحان ربک رب العزة عما يصفون و سلام على المرسلين و الحمد لله رب العالمين، وصلى الله على نبينا محمد و على آله و صحبه و التابعين ومن تعدهم بامسان إلى يوم الدين.



باب اختتام

مسئلے کا تعلق دل سے ہے



## مسئلے کا تعلق دل سے ہے

میں اپنی گفتگو سمیئتے ہوئے یہ کہنا چاہوں گا کہ دلائل کا ڈھیر لگا دینے یا بہت سی نصوص پیش کر دینے سے یہ مسئلہ سمجھنی نہیں آتا۔ اس مسئلے کا تعلق درحقیقت دل سے ہے۔

اللہ تعالیٰ اگر دل کو نور بخش دیں تو اس نور کی روشنی میں انسان کو سب کچھ صاف صاف نظر آتا ہے اور اسے حق پہچانے میں کوئی دشواری نہیں ہوتی۔ لیکن اگر دل ہی نور سے محروم ہو تو انسان بالکل واضح چیزیں دیکھنے میں بھی ناکام رہتا ہے:

فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَلُ  
الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ (الحج: ٣٦)

”حقیقت یہ ہے کہ آنکھیں انہی نہیں ہوتیں بلکہ وہ دل اندھے ہو جاتے ہیں جو سینوں میں ہیں۔“

آیاتِ الہی کو سمجھنے اور دلائل کو پہچاننے کے لیے دل کی آنکھیں درکار ہوتی ہیں۔ اور دل کی یہ آنکھیں اللہ کے خوف، احکامِ شریعت کی اطاعت اور عبادات میں انہاک ہی سے ملتی ہیں۔

قَدْ جَاءَكُمْ بَصَائِرٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ فَمَنْ  
أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا وَمَا  
أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَفِظٍ (آل النعۡمٰن: ١٠٣)

”اب تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے روشن دلائل پہنچ چکے ہیں، سو جو کوئی بصارت سے کام لے گا وہ اپنا فائدہ کرے گا اور جو شخص انہا بنارہے گا وہ اپنا ہی نقسان کرے گا، اور میں کوئی تمہارے اوپر نگران تو ہوں نہیں۔“

اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ اس بصیرت سے دل میں معرفت و ادراک کے چشمے پھوٹ پڑتے ہیں۔ یہ وہ نعمت ہے جو نہ ہی بہت کچھ پڑھنے سے حاصل ہوتی ہے، نہ کہیں سے خریدی جاسکتی ہے۔ یہ تو محض اللہ کا انعام ہوتا ہے کہ وہ کسی بندے کی قلبی بصیرت کے بغرات سے اپنی کتاب اور اپنے دین کا فہم عنایت فرمادیں۔

مومن کی فراست سے ڈرو، کیونکہ وہ اللہ عزوجل کے نور سے دیکھتا ہے

یہ بصیرت دل کی زمین میں جڑیں پکڑتی ہے اور اسی کی بدولت انسان حق و باطل اور پچے و جھوٹے لوگوں میں فرق کر پاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ "یقیناً اس میں کئی نشانیاں ہیں اہل بصیرت

(الحجر: ۷۵) کے لیے۔

مہماں آیت کی تشریف میں لکھتے ہیں: "لِلْمُتَفَرِّسِينَ".

"(یعنی) فہم و فراست رکھنے والوں کے لیے۔"

ترمذی شریف میں حضرت ابو سعید الخدري رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: حدیث ہے کہ رسول اللہ

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

﴿إِتَّقُوا فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَإِنَّهُ يُنْظَرُ بِنُورٍ﴾ "مومن کی فراست سے ڈرو، کیونکہ وہ اللہ

الله عزوجل، ثمَّ قَرَأَ: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ (الحجر: ۷۵) عزوجل کے نور سے دیکھتا ہے، پھر آپ صلی

الله علیہ وسلم نے یہ آیت پڑھی (ترجمہ): یقیناً آیات لِلْمُتَوَسِّمِينَ (الحجر: ۷۵)

ترمذی: تفسیر القرآن عن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اس میں کئی نشانیاں ہیں اہل بصیرت کے

لیے۔

خواہشات کی پیروی کرنے والے حق کے خلاف چل پڑتے ہیں

اہل علم میں سے جو بھی دنیا سے محبت رکھے گا اور اسے آخرت پر ترجیح دے گا، وہ لازماً اپنے فتوؤں

اور فیصلوں میں، اپنے خطبوں اور تحریروں میں اللہ اور اس کے دین کے بارے میں ناقص بات کہے گا۔

وجہ یہ ہے کہ اللہ سبحانہ، تعالیٰ کے احکامات اکثر اوقات لوگوں، بالخصوص اہل اقتدار کی خواہشات اور

منفادات سے مکراتے ہیں۔ پس جو شخص بھی اپنی خواہشات کی پیروی کرنا چاہے اسے لازماً حق کے

خلاف چلانا پڑے گا۔ اگر عالم اور حاکم خواہشات کے پیروکار اور عہدوں کے طلبگار ہوں، تو ان

کے لیے حق کی مخالفت کیے بغیر کوئی چارہ نہ ہوگا۔ بالخصوص جب کسی مستثنے میں شبہات پیدا ہو جائیں، تو

یہ شبہات اور خواہشات مل کر حق کا چہرہ چھپا لیں گے اور ان کی شہوتیں انھیں کھینچ کر اسی سمت لے جائیں گی جس سے باطل راضی ہو۔

اور اگر حق بالکل نکھر کر سامنے آجائے، کسی شک و شبہ کی گنجائش باقی نہ بچے تو یہ لوگ اپنی خواہشات کے باخھوں مجبور ہو کر اس کی کھلم کھلانا لافت پر اتر آئیں گے، اور اپنے نفس کو یہ کہہ کر مطمئن کریں گے کہ: ”خیر ہے، بعد میں تو یہ کر لیں گے“۔ ایسوں ہی کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

**﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ حَلْفٌ أَصْنَاعُوا﴾** ”پھر اگلی نسلوں کے بعد ایسے ناخلف ان کے جانشین ہوئے جنہوں نے کتابِ الٰہی کو وراثت میں پایا (مگر پھر بھی) اس حقیر دنیا کے فائدے سمتیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہماری مغفرت ضرور ہو جائے گی، حالانکہ اگر ان کے پاس پھر ویسا ہی مال و متاع (دین فروشی کے عوض) آنے لگے تو یہ اس کو لے لیتے ہیں، کیا ان سے کتاب کا عہد نہیں لیا جا چکا ہے کہ اللہ کے نام پر وہی بات کہیں جو حق ہو؟ اور جو کچھ کتاب میں لکھا ہے یہ اسے خود پڑھ بھی چکے ہیں۔ اور آخرت والا گھر ان لوگوں کے لیے (اس دنیا سے) بہتر ہے جو (ان قبیلے اعمال سے) پرہیز کرتے ہیں، پھر کیا تم نہیں سمجھتے؟۔

اور یہ فرمانِ الٰہی بھی انھی کے بارے میں ہے:

**﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ حَلْفٌ وَرُثُوا الْكِتَبَ يَا حَذُّونَ عَرَضَ هَذَا الْأَذْنِي وَ يَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُهُ يَا حَذُّوْهُ الَّمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِمْ مَيْتَاقُ الْكِتَبِ إِنْ لَا يَقُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَالدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَفَقَّنُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ﴾** (الأعراف: ۱۶۹)

کتاب میں لکھا ہے یہ اسے خود پڑھ بھی چکے ہیں۔ اور آخرت والا گھر ان لوگوں کے لیے (اس دنیا سے) بہتر ہے جو (ان قبیلے اعمال سے) پرہیز کرتے ہیں، پھر کیا تم نہیں سمجھتے؟۔

خواہشات افس کی پیروی دل کی آنکھوں کو اندھا کر دیتی ہے۔ پھر سنت اور بدعت میں فرق کرنا بھی ممکن نہیں رہتا، بلکہ بعض اوقات معاملہ اس سے بھی زیادہ خطرناک ہو جاتا ہے اور انسان کو سنت، بدعت اور بدعت، سنت دکھائی دینے لگتی ہے۔ اگر علماء دنیا کو آخرت پر ترجیح دیں، خواہشات کی پیروی کریں اور حکومتوں سے خوف کھا کیں تو وہ اسی آفت کا شکار ہوتے ہیں۔ (الفوائد: ۱۱۳/۱۱۷)

درج ذیل آیات میں ایسے اہل علم ہی کا ذکر ہو رہا ہے:

﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي أَيْثَنَا﴾ ”اور (اے نبی!) ان کے سامنے اس شخص کا  
فَانسَلَحَ مِنْهَا فَاتَّبَعَهُ الشَّيْطَنُ فَكَانَ مِنَ  
الْغُوَřِينَ ۝ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَةَ بِهَا وَلِكَنَّهُ  
أَخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هُوَهُ فَمَثَلُهُ  
كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهُثُ  
أَوْ تَتَرُكُهُ يَلْهُثُ﴾  
(الأعراف: ۱۷۶-۱۷۵)

حال بیان کرو جس کو ہم نے اپنی آیات (کا علم) عطا کیا تھا مگر وہ ان کی پابندی سے بھاگ نکلا۔ آخر کراشیطان اس کے پیچھے پڑ گیا یہاں تک کہ وہ بھکنے والوں میں شامل ہو کر رہا۔ اگر ہم چاہتے تو اسے ان آئیوں کے ذریعے سے بلندی عطا کرتے۔ مگر وہ تو دنیا کی طرف مائل ہو گیا اور اپنی نفسانی خواہش کی پیروی کرنے لگا۔ لہذا اس کی حالت کتے کیسی ہو گئی کہ تم اس پر حملہ کرو تب بھی زبان لٹکائے رہے اور اسے چھوڑ دو تب بھی زبان لٹکائے رہے۔“

## حق کو پہچاننے کے لیے ایمانی بصیرت درکار ہے، جو تقویٰ سے ملتی ہے

درج بالا آیات سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ محض نصوص اور دلائل کا ہونا کافی نہیں، حق کو پہچاننے کے لیے ایمانی بصیرت بھی درکار ہے۔ اگر دنیا کی حرص سینے میں گھر کر لے، گناہوں کی کثرت سے دلوں پر زنگ چڑھ جائے اور معصیت الہی کے سیاہ نکتے پھیلتے پھیلتے پورے قلب کو

تاریک کر دالیں تو نور کی کوئی کرن بھی دل میں داخل نہیں ہو پاتی۔ اور جب دل سیاہ ہو جائے تو انسان چیزوں کو اپنی اصل صورت میں نہیں دیکھ سکتا، حق و باطل آپس میں گلڈ مہ ہو جاتے ہیں اور حق کو پہچانا ممکن نہیں رہتا، بلکہ حق و باطل حق دیکھنے لگتا ہے۔

انسان کو فرقان، یعنی حق و باطل میں فرق کرنے کی صلاحیت تجویز ملتی ہے، اس کا دل گناہوں کی آلوگی سے تھجی پاک ہوتا ہے اور تھجی اسے دل کے شفاف آئینے میں ہر چیز اپنی اصل صورت میں صاف اور واضح نظر آتی ہے جب وہ تقویٰ اختیار کر لے:

يَا إِيَّاهَا الَّذِينَ امْنُوا إِنَّ تَعْقُولَ اللَّهَ  
يَجْعَلُ لَكُمْ فُرْقَانًا وَ يُكَفِّرُ عَنْكُمْ  
غَيْرَهُمْ  
يَوْهُمْ تھبیں فرقان عطا کرے گا اور تمہارے سیَّاَتَكُمْ وَ يَغْفِرُ لَكُمْ وَ اللَّهُ ذُو الْفَضْلَ  
گناہوں کو تم سے دور کر دے گا اور تمہیں بخش العظیم (الأنفال: ۲۹)

اسی لیے، اسلاف کو جب بھی کوئی مسئلہ درپیش ہوتا یا وہ کسی معاملے میں الجھاؤ کا شکار ہوتے تو کہتے ہیں:

”چلو، محاذ والوں سے پوچھیں، کیونکہ وہی لوگ اللہ کے سب سے زیادہ قریب ہیں۔“

((قال الامامان عبد الله بن المبارك وأحمد بن حنبل وغيرهما: إذا اختلف الناس في شيء فانظروا ماذا عليه أهل التعرف فإن الحق معهم؛ لأن الله يقول: والذين جاهدوا في نهادِهِ هُمْ مُصْحَّحُونَ۔ (العنکبوت: ۲۹)

”امام احمد بن حنبل، عبداللہ بن مبارک اور دیگر علماء، فرماتے ہیں کہ جب لوگوں کے درمیان کسی بات میں اختلاف رائے پیدا ہو جائے تو دیکھو کہ محاذوں والے کس طرف ہیں کیونکہ بے شک حق ان کے ساتھ ہے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں جہاد کیا ہم ضرور بالضرور ان کو اپنے راستوں کی ہدایت دیں گے۔ (مجموع الفتاویٰ لابن تیمیہ: ۲۸/۳۳۲) (مترجم) )

جب امام احمد سے پوچھا گیا کہ: آپ کے بعد ہم کس سے شرعی مسائل پوچھا کریں؟ تو آپ نے فرمایا: ”ابو بکر الوراق“ سے پوچھنا کیونکہ وہ صاحب تقویٰ ہیں اور مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ انھیں صحیح جواب دینے کی توفیق دیں گے۔

بخاری اور مسلم میں یہ مرفوع حدیث روایت کی گئی ہے:

((لَقَدْ كَانَ فِيمَا قَبْلُكُمْ مِنَ الْأَمْمَ مُحَاجِذُونَ "تم سچھپلی امتوں میں "محمدؐ" تواکر تھے، اور اگر میری امت میں کوئی ایسا شخص ہے فَإِنْ يَكُنْ فِي أُمَّتِي أَحَدٌ فَإِنَّهُ عُمَرُ)) (بخاری: کتاب المناقب: مناقب عمر بن توہود عمریین) (الخطاب)

"محمدؐ" سے مراد ہے وہ شخص جسے حق بات الہام کر دی جائے اور وہ اس کی زبان پر جاری ہو جائے، مگر وہ نبی نہ ہو۔

(ترمذی میں روایت کردہ ایک اور حدیث سے اس فرمان نبوی صلی اللہ علیہ وسلم کی میراث میں ساخت ہوتی ہے: ((إِنَّ اللَّهَ جَعَلَ الْحَقَّ عَلَى لِسَانِ عُمَرٍ وَ قَلْبِهِ)) "یقیناً اللہ نے محروم کیا ہے اس حق کا جاری کر دیا ہے اور ان کے دل میں بھی (ڈال دیا ہے)"۔ (فتح الباری شرح صحیح البخاری (۲: ۱۰۷)) حضرت عمرؓ پر اللہ تعالیٰ کا یہ خصوصی انعام آپؐ کے صدق و اخلاص ہی کی بدولت تھا۔

اسی طرح امام مسلم اپنی صحیح میں روایت کرتے ہیں کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں: ((كَانَ إِذَا قَامَ مِنَ اللَّيلِ افْتَحَ صَلَوةَهُ: "رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ" جَبْ رَأَتْ كَوَافِتَهُ تَوَاضَعُونَ فَقَالَ لَهُنَّا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، اَللَّهُمَّ رَبَّ جَرِيْلَ وَ مِيْكَانِيْلَ وَ اسْرَافِيلَ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَ الْأَرْضِ عَالَمَ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ اَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ، اهْدِنِنِي لِمَا اخْتَلِفَ فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِكَ اِنَّكَ تَهْدِي مَنْ تَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ)) (مسلم: کتاب صلوٰۃ المسافرین و قصرها) میری رہنمائی فرمادیجیے جس میں اُوگ اخلاف کر رہے ہیں۔ بلاشبہ آپؐ جسے چاہتے ہیں سیدھے رستے کی طرف ہدایت دے دیتے ہیں۔

آخر میں ہم یا آیت مبارکہ بطور دعا پڑھیں گے:  
 ﴿رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَ بَيْنَ قَوْمَنَا بِالْحَقِّ وَ﴾ ”اے ہمارے رب! ہمارے اور ہماری قوم  
 انت خَيْرُ الْفَتَحِينَ (الأعراف: ۸۹) کے درمیان حق کے ساتھ فیصلہ فرمادیجیے  
 اور آپ بہترین فیصلہ کرنے والے ہیں۔“

اور ہم صحیح مسلم میں مذکور یہ ما ثور دعا بھی پڑھیں گے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ سے مانگا  
 کرتے تھے: ((اللَّهُمَّ اهْدِنَا لِمَا احْتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ يَا ذِنْكَ إِنَّكَ تَهْدِي مَنْ  
 تَشَاءُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ))  
 ”اے اللہ! آپ اس معاملے میں اپنے اذن سے حق کی طرف ہماری رہنمائی فرمادیجیے جس میں  
 یوگ اختلاف کر رہے ہیں۔ بلاشبہ آپ جسے چاہتے ہیں سید ہرستے کی طرف ہدایت دے دیتے  
 ہیں۔“

اے ہمارے رب! ہماری مغفرت فرمادی اور ہمارے ان بھائیوں کی مغفرت فرمادی جو ہم سے پہلے  
 ایمان لائے اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لیے کوئی کینہ نہ پیدا فرمایا! اے ہمارے رب! بے  
 شک تو بہت شفقت فرمانے والا، بہت رحم کرنے والا ہے۔

اے اللہ! ہمیں سعادت کی زندگی اور شہادت کی موت عطا فرمادی اور قیامت کے دن ہمیں سید  
 الانبیاء محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے گروہ میں اٹھا!

سبحانک اللہم و بحمدک أشهد أن لا إله إلا أنت استغفرك وأتوب  
 إليك.

امت مسلمہ کے ماضی کی طرح اس کا مستقبل بھی ایمان و اسلام کی برکات سے مالا مال، اور سعادت و شہادت کے نور سے روشن ہے! کاروان انبیاء کی وارث یہ امت اس کرۂ ارض پر اللہ کے دین کی حافظو امین ہے۔ **مبشرات** دراصل ماضی و حال کی اس روشن داستان کو آپ کے سامنے لانے کا ایک عزم ہے۔

**مبشرات** کی کتب ہر اس حساس دل کے لیے ایک دستک ہیں، جو طلت کا مستقبل تابنا ک دیکھنے کا آرزومند ہے۔ کتب کی ایک جھلک آپ بھی ملاحظہ کریجئے:

**جنحیں جنتوں کی تلاش تھی (نہیں)** مصنف: ڈاکٹر عبداللہ عزازم ترجمہ: پروفیسر خدیجہ ترابی

ڈاکٹر عبداللہ عزازم شہیدؒ کے بعد ساز قلم سے، عالم اسلام کے ان شہداء کا تذکرہ مخصوص نے ۵ اویں صدی ہجری کے آغاز پر افغانستان کی سر زمین میں عالمی طاقتوں کی تھکست و ریخت کی بنیاد رکھی، ایسے ایمان افرزو تذکرے کہ ہر ایک کو پڑھ کر آپ بے ساختہ پکار جھیں گے: ”اسکی چنگاری بھی یارب، اپنی خاکستر میں تھی!“

**فلسطین ہمارا ہے!** (نہیں) مؤلف: ڈاکٹر صلاح النالدی

اُن مقدس کے باتی حقائق قرآن کی روشنی میں

ارض مقدس میں سجدراقصی کی تحریر حضرت ابراہیم کے ہاتھوں ہوئی تب سے قیامت تک کے لیے یہ سر زمین مقدس دین ابراہیم کے پیروکاروں کی میراث قرار پائی پیغمبروں کی اس مقدس سر زمین فلسطین کی تاریخ اور اس پر قابض یہود کا مستقبل، قرآن کی روشنی میں انتہائی چشم کشا حقائق

میرے ایمان کے ساتی!

**تمہارا مجھ سے وعدہ تھا** (قیمت: ۵۰ روپے) شاعر: انجیلیز اسن عزیز

ایک حساس اور درمند دل رکھنے والے مجاہد با عمل کی شاعری ایسی بامقصد اور بھجنہوڑ ڈالنے والی شاعری جو آپ کے نہماں خانہ دل میں دبی ایمان کی چنگاری کو شعلہ فروزان بناؤ اگے۔

اسلام اور ملی کتاب کی موجودہ نسخہ

**بالآخر کیا ہوگا؟** (قیمت: ۶۰ روپے) مصنف: ڈاکٹر سفر بن عبد الرحمن الحوالي

اسرا یل و امریکہ کے مذہبی عزازم یہود و نصاریٰ کا خود فربی پر منی من گھڑت وعدہ اسلام کا روشن مستقبل اور عالمگیر غلبہ اسلام کا سچا وعدہ یہ وعدے کیا ہیں؟ اور بالآخر کون کامیاب ہوگا؟ نیز آخر اسلام اور ابل کتاب کے درمیان برپا عالمگیر کٹکاش میں ہمارے کرنے کے کام کیا ہیں؟ اگر آپ جانتا چاہیں تو یہ کتاب ہذا ہنامت بھولیے گا!

## مبشرات

پوسٹ کس نمبر 126، شایگان، اسلام آباد

## آخری بات

اس کتاب کی آخری بات لکھتے ہوئے کلیج منہ کو آتا ہے، کیونکہ بات ہے ہی ایسی۔ کفر کی قومیں ہر آنے والے دن میں جس رفتار سے اسلام دشمنی میں آگے بڑھ رہی ہیں، یہ رفتار خطرے کی ساری لکیریں عبور کر چکی ہے۔ امریکا اور مغربی ممالک خصوصاً نمارک، ناروے، اٹلی اور فرانس میں آئے روز توبین قرآن، توہین رسالت صلی اللہ علیہ وسلم کے واقعات جس توہر کے ساتھ سننے اور دیکھنے میں رہے ہیں، تاریخ میں ایسا بھی نہیں ہوا۔ چالیس مغربی ممالک کے ۷۰ اخبارات و جرائد اور ۲۰۰ سے زائد نشریاتی چینیں اہانت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مرتب ہوئے اکیا یہ غیرت مسلم کو بیٹھی نہیں سلانے کی مہم کا حصہ ہے... یا مسجد اقصیٰ کی طرف چڑھائی کے مقامات ہیں؟

دوسری طرف یہود و نصاریٰ کی فوجوں نے اسلام کے مرکز ارض حرمین اور جزیرہ العرب میں خلیفہ سے لے کر یمن کے ساحلوں تک، قطر و بحرین سے لے کر جدہ کی فضاؤں تک اور مسقط کی وادیوں سے خطہ شام کے صحراؤں تک میں اپنے پنج گاؤں ہر کھے ہیں۔ کیا ان کے یہ بھری، بڑی اور فضانی اور عالم اسلام پر قبضے اور اسے اپنالگام بنانا کر رکھنے کے علاوہ بھی کسی اور مقصد کے لئے ہیں؟ اور اس سارے منظر کے ساتھ عظیم تر اسرائیل کے نقشے کو اٹھا کر دیکھیں تو باقی پوری طرح سمجھ آ جاتی ہے۔ سوال یہ ہے کہ کیا کبوتر کے آنکھیں بند کر لینے سے بلی بھاگ جائے گی؟ کیا مسلمانوں کے لئے اپنے اختلافات مٹا کر کفر کی اس عالمی یلغار، اور ایک ایک کر کے بلد اسلام پر قبضہ کرنے کی مہم کا توڑ کرنے کا وقت اب بھی نہیں آیا؟ کیا یہود و نصاریٰ اور مشرکین کی لپائی ہوئی نظریں اور بڑھتے ہوئے قدم، مسلم دانشوروں اور عوام کے لئے عبرت کا کوئی سامان نہیں رکھتے؟

کاشغرو بخارا کے اجڑے ہوئے مدرسے، ہسپانیہ و بلقان کی ویران مساجد، جموں و شمیر و دارالخلافہ بغداد کی اوس فضا میں، اور کابل و باگرام میں قرآن کے جلتے بکھرتے اور اق دنیا میں ہماری حیثیت، غیرت، اور آخرت میں ہماری فلاج و نجات کے پرواںے پر ایک سوالیہ نشان ضرور لگاتے ہیں! کیا ہم نے کبھی اس بات پر غور کیا؟

محمد صریب قرنسی

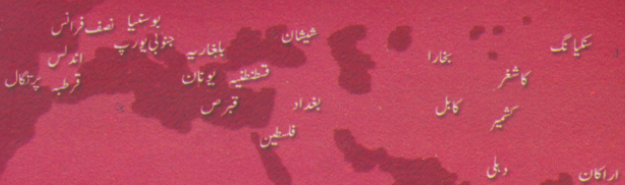
مبشرات اسلام آباد

# اہم ترین فرض عین

”..... جہاد اس وقت تک فرض عین کی حیثیت سے برقرار رہے گا جب تک ہم اُس آخری بقاعدہ زمین کو بھی آزاد نہ کر لیں جو بھی ایک دن بھی اسلام کے زیر سایہ رہا ہو۔ پس جہاد ہم سب پر فرض عین ہے جب تک ہم فلسطین، بخارا، تاشقند، اندلس، سائیپیر یا، آدھار فرانس (اور دیگر تمام ممکن صفات) واپس نہ پھیلن لیں۔ اور اس طرح ہر وہ بقاعدہ زمین جس پر کسی بھی زمانے میں، چاہے ایک دن بھی اسلام کی حکمرانی رہی ہو ..... جب تک ہم اسے دوبارہ کفار سے چھڑانہ لیں، جہاد ہر مسلمان پر تعین کے ساتھ فرض رہے گا..... اور جہاں تک جہاد بالمال کا تعلق ہے، توجہ تک جہاد کو مال کی ضرورت رہے گا، یہ بدرجہ اولیٰ فرض عین رہے گا.....“

امام عبداللہ عن ام شہید

سائبیہ



اس تجوییہ

مولو

حیثیات